
Die Suche nach Sinn

Wir Menschen sind Sinn-Sucher. Zwar hat Aristoteles gesagt – und sagen Aristoteliker 

bis heute1 – dass wir Menschen vor allem Eudaimonie – Glück – suchen. Aber das konnte er 

nur, weil er keinen expliziten Begriff des Sinns  und seiner Rolle im Netz unserer 

Grundbegriffe hatte.

Denn obwohl sich sagen lässt, dass >Sinn< das Grundthema der Philosophie seit ihren 

europäischen Anfängen gewesen ist, hat es bis zur Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert 

unserer Zeitrechnung gedauert, bis in der Philosophie – bei Frege und Wittgenstein – der 

Sinnbegriff ausdrücklich zum Thema gemacht wurde. Dass ist merkwürdig, weil die 

Philosophie seit Heraklits >Ich erforschte mich selbst<2 und den >Was ist ….?<–Fragen in 

Platons Dialogen von Beginn an methodisch reflexive begriffliche Klärung gewesen ist und 

damit Sinnklärung.

Nachdenkliche Personen können ein Interesse daran nehmen, die mit den einleitenden 

beiden Absätzen angerissenen Zusammenhänge ausdrücklich zu verstehen. Dazu bedarf es 

einer ins Einzelne gehenden Darlegung des Sinnbegriffs selbst und der Begriffe, die mit ihm 

intern zusammenhängen. 'Intern' heißt wörtlich 'innerlich', ist in der Philosophie aber ein 

terminus technicus und bezeichnet eine Beziehung, die nicht nicht bestehen kann. 

Philosophie, wie ich sie hier darlegen werde, hat es wesentlich mit internen Beziehungen zu 

tun. Andere Ausdrücke für diesen Tatbestand waren in der Geschichte der Philosophie, dass 

sie es mit dem Wesen und nicht nur der Erscheinung oder dass sie es mit dem, was a priori ist 

oder analytisch, oder, schließlich eben, dass sie es mit dem, was sinngemäß ist, zu tun hat.

Die drei Zusammenhänge, in denen der Sinnbegriff  vor allem artikuliert ist, sind (1) 

Tätigkeit und Handeln, (2) Verstehen, Erkennen und Urteilen und (3) das Leben. Es ist daher 

sach- und sinngemäß, die folgende Darstellung in dieser Reihenfolge (aufsteigender  

Allgemeinheit) zu geben.

(1)

In kooperativen Zusammenhängen, aber auch im einsamen Tun, hat man manchmal 

1 Vgl. Ursula Wolf: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, Hamburg 1999. Die Autorin identifiziert 
an einer Stelle die Sinnfrage (auf „der grundlegendsten Ebene“) sogar mit der nach dem guten Leben (21).

2 So lautet Fragment 103.

1



Anlass zu dem Stoßseufzer oder Ausruf: „Was wir hier tun (was ich hier tue/versuche), ist 

sinnlos (hat keinen Sinn).“ Das setzt voraus, dass, was wir tun, bei anderen Gelegenheiten, 

eben doch sinnvoll ist oder Sinn hat. Was hat es dann? Die naheliegende Antwort ist: ein Ziel, 

einen Zweck, etwas, das wir bewerkstelligen oder erreichen wollen. 

Im Handeln verfolgen wir Ziele oder Zwecke. Wenn wir Muße haben, sind wir ohne ein 

bestimmtes Ziel tätig oder untätig. Diese alltägliche Beobachtung hat Aristoteles zu einer 

begrifflichen Unterscheidung zwischen Handeln (poiesis) und Tätigkeit (praxis) veranlasst. 

Handeln ist Herbeiführen eines Zustandes und hört mit dem Erreichen des Zustandes auf; 

Tätigkeit endet nicht aus einem internen Grund. Aristoteles glaubt, das an der Beziehung der 

Tempora von Verben für Handlungen und Tätigkeiten abgelesen zu haben: „So kann man 

wohl sagen, er sieht und hat zugleich schon gesehen, er überlegt und hat zugleich schon 

überlegt, er denkt und hat zugleich gedacht, aber man kann nicht sagen, er lernt und hat 

zugleich  gelernt, er wird gesund und ist zugleich gesund geworden.“3 Er meinte, bestimmte 

Verben bezeichneten Tätigkeiten (praxeis), andere seien Verben für Handlungen (poieseis). 

Sehen, Überlegen und Denken seien Tätigkeiten, Lernen und gesund Werden Handlungen. 

Aber so einfach ist es nicht. Nach seinem Kriterium wäre Schwimmen eine Tätigkeit – man 

kann noch schwimmen und schon geschwommen haben. Aber wenn man schwimmt, um 

einen Fluss zu durchqueren, dann kann man, am anderen Ufer des Flusses angelangt, nicht 

weiter schwimmen. Will oder muss man sich weiterbewegen, muss man gehen oder laufen. 

D.h. ob Verben eine Tätigkeit oder eine Handlung bezeichnen, hängt vom (auch 

grammatischen) Kontext ab. Sie können – wie Schwimmen – zu beidem dienen.

Auch sind Aristoteles' Beispiele nicht immer ganz gelungen oder genau. Zum gesund 

Werden gehören manchmal auch Tätigkeiten [z.B. das Einnehmen von Medikamenten oder 

rehabilitative Anstrengungen und Übungen (bei Knochen- oder Muskelverletzungen)], aber 

im Ganzen ist gesund Werden eher ein Prozess, in dem auch Natur am Werk ist (der einem 

auch widerfährt).

Mit dem Zusammenwirken von Tätigkeit/Handlung und Widerfahrnis in unserer 

Erfahrung rechnet Aristoteles auch nicht in einem anderen wichtigen Fall, der uns in (3) 

beschäftigen wird, dem Leben überhaupt. Aristoteles hält Leben nach seinem formal 

gebrauchten grammatischen Kriterium für eine Praxis4, aber nach seinem Beginn in der 

Geburt und seinem Ende im Tod sowie oft zu vielen Ereignissen in seinem Verlauf ist das 

3 Metaphysik 1048 b 22-25 (Übersetzung Hermann Bonitz).
4 Politik 1254 a 7-8.

2



Leben auch grundlegend und immer wieder ein Widerfahrnis.

Umsichtig gebraucht jedoch, ist Aristoteles' Unterscheidungskriterium für Tätigkeiten 

und Handlungen eine wichtige begriffliche Entdeckung. Tätigkeiten können unbegrenzt 

fortgesetzt werden, wenn sie enden, ist das extern bedingt (etwa durch den Entschluss, mit der

Tätigkeit aufzuhören); Handlungen haben ein Ziel oder eine Zweck, mit dessen Erreichen sie 

enden. Ein bestimmtes Haus kann man nicht immer weiter bauen, irgendwann ist es fertig. 

(Ein Architekt, der immer wieder etwas entwirft und baut, kann allerdings schon gebaut haben

und immer noch bauen – Bauen scheint als Herstellung eines Gebäudes die paradigmatische 

Poiesis zu sein, ist es aber so wenig wie irgendeine Tätigkeit oder Handlung bloß, weil sie 

durch ein bestimmtes Verb bezeichnet wird.)

Ich habe Ziel und Zweck als die Handlungs-bezogenen Synonyme für >Sinn< 

eingeführt. Muss man also nach Aristoteles sagen, Handlungen hätten einen Sinn als Ziel oder

Zweck, Tätigkeiten aber nicht? Das sollte man nicht sagen wollen und Aristoteles hat es 

bestimmt nicht gewollt. Statt dessen hat er gemeint, Handlungen hätten ihren Sinn als Ziel 

oder Zweck außer sich – seien unvollendete Bewegungen, Tätigkeiten hätten ihren Sinn in 

sich selbst – seien vollendete Bewegungen (wie die Kreisbewegungen der Gestirne nach 

damaliger Überzeugung) und Selbstzwecke – und würden, wenn sie Tätigkeiten sind, >um 

ihrer selbst willen< geübt oder ausgeführt. Das kann, aber muss nicht der Fall sein. Man kann 

Tätigkeiten aus den verschiedensten Gründen üben, manche von ihnen können  auch extern 

sein (z.B. wenn man regelmäßig spazieren geht oder Sport treibt, um fit zu bleiben).

Mit dem Ausdruck >Gründe< ist ein entscheidendes Stichwort gefallen: allgemein 

lassen sich Tätigkeit und Handeln erklären als Verhalten aus einem Grund/aus Gründen. 

Gründe müssen ausdrückbar, verständlich sein und verstanden werden. Das universelle 

Medium sowohl des Gebens als auch des Verstehens von Gründen ist die/eine Sprache. Das 

verknüpft Tätigkeit und Handeln mit dem nächsten Thema (2) Sinn und Verstehen.

Begrifflich gesehen ist Aristoteles mit seiner Unterscheidung zwischen Tätigkeiten und 

Handlungen – worauf schon seine Verwendung des auch bloß physikalisch zu gebrauchenden 

Ausdrucks >Bewegung< hindeutet – auf eine tiefgreifende Dualität in unserem Zeitbegriff 

gestoßen. Es hat sich gezeigt, dass die grundlegenden zeitlichen Gegebenheiten Prozesse und 

Ereignisse sind, die sich wie Tätigkeiten vs. Handlungen voneinander unterscheiden.5 

In den Kontext der Erörterung gehört hier der sprachgeschichtliche Hinweis, dass im 

5 Vgl. meine Zeit-Analyse in >Das verstandene Leben< (auf www.emilange.de) und >Kreffels Ruminationen<, 
Stuttgart 2019.

3

http://www.emilange.de/


Deutschen der Ausdruck >Sinn< aus der zum tätig Sein und Handeln gehörenden Sphäre des 

sich Orientierens im Raum gehört. Ursprünglich hat Sinn die Bedeutung >Richtung< und 

noch die Absicht – der unmittelbare Grund – einer Handlung ist gleichsam die Richtung, die 

der Handelnde in seinem Tun einschlagen will. Merkwürdiger Weise kommt das nicht aus 

dem Lateinischen, obwohl im Italienischen die nur in eine Richtung befahrbare Einbahnstraße

in der Signalsprache der Verkehrsschilder >senso unico< heißt. Im Lateinischen hängt 

>sensus< nur mit dem Verb sentire (= empfinden, fühlen) zusammen und gehört damit, wie 

unsere Sinnes-Fähigkeiten (die fünf Sinne Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack und Tastsinn),

in die Zusammenhänge zwischen Sinn und Verstehen, obwohl ja Sinn auch für einen Inbegriff

von Fähigkeiten – erworbenen Möglichkeiten, etwas zu tun – verwendet wird (vgl. die 

Redeweise >mir steht der Sinn nach ...< und >der innere Sinn< bei Kant z.B.). Der Übergang 

zu (2) heißt also nicht, das Thema Sinn und Handeln gänzlich zu verlassen.

(2)   

Mag die ursprüngliche Bedeutung von >Sinn< über  das  sich Orientieren in Richtungen

auf die Sphäre des Handelns weisen, weist die inzwischen dominierende Bedeutung auf das 

Verstehen im allgemeinen, denn >Sinn< in der vom Grimm'schen Wörterbuch schon 1904 als 

vorwiegend notierten Bedeutung ist die Möglichkeit des Verstehens selber – Verständlichkeit 

oder Verstehbarkeit. Was sinnvoll ist oder Sinn hat, ist verständlich oder kann verstanden 

werden. Sinn in der umfassendsten Bedeutung ist Korrelat von Verstehen. Auch Tätigkeiten 

und Handlungen werden ja aus ihren Gründen (die bei Handlungen die Angabe eines Ziels 

sein können) verständlich.

Es gibt manchmal intuitives (wörtlich: anschauendes) Verstehen von Sachlagen oder 

Lebewesen. Aber explizit – ausdrücklich – wird erst Verstehen in und mittels der Sprache, 

wenn es sprachlich  artikuliert ist. Und es genügen für explizites Verstehen auch nicht 

einzelne Wörter wie z.B. Namen  oder Ein-Wort-Ausrufe. Für explizites Verstehen einer 

Sachlage bedarf es eines Satzes. Erst Sätze sind auch isoliert verständlich (wenn man die 

Sprache, zu der sie gehören, sprechen oder wenigstens verstehen gelernt hat), obwohl sie oft 

weiterer Sätze zu ihrer Erläuterung bedürfen. Sätze sind kleinste für sich verständlichen 

Sinneinheiten.

Dass menschliche Sprachen im Unterschied zu anderen Medien des Ausdrucks (wie z.B.

4



Signalsprachen) Satzsprachen sind, stellt nach meiner Einsicht die human-spezifische 

Auszeichnung dar, die Entwicklung von Rufsystemen (die offenbar Tiere schon verwenden) 

zu Satzsprachen die größte, weil die Ebene des Humanen jenseits der Biologie definierende 

Erfindung dar. Jenseits der Biologie sind Menschen nämlich, wie sich weiter zeigen wird, 

Personen, Lebewesen, die über eine Sprache verfügen. [Das ist eine Zumutung schon für 

Neugeborene. Denn ihnen wird ein Name gegeben, mit dem sie angeredet werden und mit 

dem auf sie Bezug genommen werden kann. Das begründet ein Argument a priori für die 

Erklärung einer Person als eines eine (Satz-)Sprache sprechenden Lebewesens.]

Sätze sind aber nicht nur verständlich, sondern unterliegen und sind zugänglich einer 

normativen Bewertung. Alle Sätze sind (in ihrem Kontext) nach richtig vs. falsch6 zu 

bewerten, in Behauptungen verwendete Aussagesätze spezifischer nach wahr vs. falsch. Und 

eine Person beherrscht ihre (Mutter-)Sprache erst dann, wenn ihre Äußerungen von Sätzen 

nicht nur durch andere bewertet werden, sondern sie selbst sie auch bewerten kann. Ein 

kompetenter Sprecher kann sich (wenigstens in Fällen von Versprechern und einfachen 

Irrtümern) selbst korrigieren.

Das Sprechen einer Sprache ist eine normative Tätigkeit (praxis), die Verwendung von 

Sätzen in den verschiedener Modi (die Grundmodi sind Aussage/Behauptung, Frage, 

Anweisung/Befehl und Wunsch) sind Handlungen (poieseis). Als Sprecher der Sprache sind 

Menschen Personen, als Personen sind sie tätige und handelnde Selbst-Bewerter.

Das Sprechen einer Sprache ist also eine normative Praxis, Personen als ihre Akteure 

sind tätig/handelnde, sprechende und sich in beidem je schon selbst-bewerten könnende 

Lebewesen. [Die Bewertungsdimension von Handlungen mit einem Ziel ist durch die 

Alternative von Erfolg vs. Misserfolg konstituiert.]

Dass wir im Sprechen der Sprache Teilnehmer an einer normativen Praxis sind, ist uns 

oft nicht bewusst (präsent) oder wichtig. Wir gebrauchen die Sprache gewohnheitsmäßig und 

müssen nicht darüber nachdenken. In den meisten Situationen sagen wir, was man so sagt, 

d.h. was auch andere in entsprechenden Situationen sagen würden. Wittgenstein, dem meine 

Überlegungen am meisten verdanken, hat vermutlich diese normale Einstellung vor Augen 

gehabt, als er vom Sprechen der Sprache als einem Sprach>spiel<7 geschrieben hat und dieses

6 Die allgemeinsten Bewertungs-Wörter sind natürlich >gut< vs. >schlecht<. >Richtig< und >falsch< sind gut und 
schlecht in Beziehung auf geltende Regeln.

7 Die Grundbedeutung von >spielen< ist schnelle Hin- und Her-Bewegung (wie im >Spiel der Schatten< an einer 
Mauer). Austausch von Reden im Sprechen ist noch solche Bewegung. Spielen >nach Regeln< ist höherstufig. 

5



Sprachspiel gegenüber seinen Spielern als verselbstständigt gesehen hat. Deshalb lautet einer 

seiner zusammenfassende Sätze auch einfach: „Dieses Sprachspiel wird gespielt.“8 Er hat den 

Begriff der Person selbstverständlich gebraucht, sogar implizit vorausgesetzt, wenn es einmal 

heißt: „Wir reden und handeln. Das ist in allem, was ich sage, schon vorausgesetzt.“9 Da ist 

von Personen als sprechenden und handelnden die Rede. Aber als Selbst-Bewerter kommen 

Personen bei Wittgenstein nicht vor.

Selbstbewertung setzt (z.B bei einem Fehler, den man gemacht hat) Bewusstheit voraus.

Und die folgende Selbstberichtigung setzt die ausdrückliche Orientierung an dem angelegten 

Bewertungsmaßstab voraus – der sich Korrigierende muss es richtig machen (gemacht haben)

wollen. Tatsächlich hat man bei einer Selbstberichtigung oft nicht genau den einschlägigen 

Bewertungsmaßstab gegenwärtig, sondern nur eine allgemeine Idee davon, dass man etwas 

anderes hätte sagen sollen.

Solche allgemeinen Orientierungspunkte für unsere Fähigkeiten hat Platon Ideen 

genannt.10 Die Idee, die bei einer Selbstberichtigung im Spiel ist, ist die Idee des Urteilens. 

Man will so urteilen, wie jeder andere Informierte unter gleichen Voraussetzungen urteilen 

könnte.11 Andere Ideen, die sehr weitgehend wichtig genommen werden, sind (persönliche) 

Freiheit und (soziale) Gerechtigkeit. (Auch die Idee des Urteilens hat ja, mit der Bezugnahme 

auf die Standpunkte anderer, letztlich jedermann, eine Verbindung zu Gerechtigkeit. Wenn 

man so urteilen will, wie jeder urteilen könnte, will man >gerecht< urteilen.12)

Das Erlernen ihrer Muttersprache und das Hineinwachsen in die von ihr durchdrungene 

Kultur lässt Menschen – Exemplare der biologischen Gattung homo sapiens sapiens – zu 

Personen werden – handelnden, sprechenden und sich (schon in beidem) selbst-bewertenden 

Lebewesen.

Natürlich spricht Wittgenstein von >Sprachspielen< auch, weil es sich um regelgeleitete Tätigkeiten handelt.
8 Philosophische Untersuchungen Abschn.  654. Das ist, nach meiner  Zählung, der eine von nur zwei eigenen Sätzen 

Wittgensteins, die im gesamten Text der PU gesperrt ist. Der andere hat sogar ähnlichen Skopus: „So werden diese 
Worte gebraucht.“ (Abschn. 180)

9 Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik VI.17. f.
10 Ich folge hier der Interpretation von Wolfgang Wieland: Platon und die Formen des Wissens, Göttingen 2 1999. – Zu 

anderen 'Ideen' vgl. auch meine Arbeit >Ideen: Rationalität, Wahrheit, Liebe (2024)< auf www.emilange.de. 
11 Kant hat das eine Maxime der aufgeklärten Denkungsart genannt: Urteilen „aus einem allgemeinen Standpunkte 

(den er dadurch nur bestimmen kann, dass er sich in den Standpunkt anderer versetzt)“. (Kritik der Urteilskraft § 40,
B 159.)

12 Vgl. Wittgensteins Rede von der „Ungerechtigkeit und Leere in unseren Behauptungen“ in einem kognitiven 
Kontext: Philosophische Untersuchungen Abschn. 132. – Der Zusammenhang zwischen Urteilen und Gerechtigkeit 
lässt mich Sympathie haben für die Idee von Apel und Habermas, die Moral schon im Gebrauch der Sprache 
verankert sehen zu wollen.

6



(3)

Unser Leben hat eine zeitliche Richtung von der Geburt zum Tod, aber diese ist nicht 

der Sinn des Lebens. Unser Leben hat auch kein Ziel oder Zweck, ist nicht Handlung und – 

wegen der es bestimmenden Widerfahrnisse (grundlegend der Geburt und dem bei Leib und 

Leben immer unabsehbar bevorstehendem Tod), auch nicht nur Tätigkeit. Aristoteles hatte 

also Unrecht, es nach seinem formal gebrauchten Kriterium zur Unterscheidung von 

Handlung und Tätigkeit einfachhin eine praxis zu nennen. >Leben< (das Verb) gehört 

überhaupt nicht unter die Handlungskategorien, sondern ist Voraussetzung ihrer Anwendung 

auf Erscheinungen in ihm.

Der Sinn des Lebens hat aber gewiss etwas mit Verständlichkeit zu tun, wenn er auch 

nicht in Verständlichkeit aufgehen kann (wie, wenn alles gut geht, ein sprachlicher Text). 

Denn Leben ist immer auch Aufgabe des Tuns und der Bewältigung, nicht nur des Verstehens.

Ich habe daher vorgeschlagen, >Sinn des Lebens< als >verständliche Annehmbarkeit des 

Lebens für den das Leben Führenden< aufzufassen. >Annehmbarkeit< wegen der 

Widerfahrnis-Aspekte des Lebens. Die Relativierung auf >den das Leben Führenden<, weil 

niemand den Sinn des Lebens eines anderen beurteilen kann und sollte – das muss der 

Betreffende selbst tun. [Sagte mir ein anderer: >Dein Leben ist sinnlos<, müsste ich das für 

eine Unverschämtheit halten oder würde – über völliges Unverständnis eines schwierigen und

speziellen Begriffs – den Kopf schütteln.] Der Begriff >Sinn des Lebens< ist also nicht so 

durchsichtig, wie die ubiquitäre Rede davon (z.B. in Lebenshilfe-Literatur) vermuten lassen 

könnte. Die Rede und der Begriff haben erst Boden gewinnen können, als religiöse 

Überzeugungen von der Bestimmung des Menschen zu gottesfürchtigem Leben in der 

Gesellschaft an Kraft verloren hatten (das ist auch sprachgeschichtlich belegbar).

Ich habe mit der Behauptung begonnen, wir Menschen seien Sinn-Sucher. Das lässt sich

jetzt explizieren. Wir suchen im Leben insofern nach Sinn, als wir nach einem 

Selbstverständnis suchen, das es uns möglich macht, uns in den Bezügen und Vollzügen 

unseres Lebens zu verstehen und heimisch zu fühlen. Elementare Fälle des Ausdrucks von 

Selbstverständnis sind Antworten auf Fragen danach, was wir gerade tun, was wir erleben, 

was uns widerfährt und welchen Herausforderungen wir gegenüber stehen. Im Laufe des 

7



Lebens erwerben wir Gewohnheiten (von der Gewohnheit, sich der Sprache zu bedienen, war 

die Rede) und bilden Strukturen aus – länger bestehende Anordnungen der Elemente unseres 

Lebens. [Wir lernen, machen eine Ausbildung, ergreifen einen Beruf, schließen 

Freundschaften, eine Ehe etc.] Dadurch wird Selbstverständnis geprägt und Fragen, wie es 

uns geht, lassen Antworten zu, die für längere Zeiträume, ja sogar das antizipierbare Leben im

Ganzen gegeben werden (Ehen wurden geschlossen, „bis dass der Tod“ die Ehepartner 

scheidet.)

Dass wir so, wenn wir Glück haben, Sinn im Leben nicht nur suchen, sondern auch 

finden/irgendwann gefunden haben, macht es nicht falsch zu sagen, dass wir Menschen Sinn-

Sucher sind. Denn gefundener Sinn bleibt immer von Widerfahrnissen auch bedroht, wie sehr 

er auch je schon durch Stellungnahmen zu erlittenen Widerfahrnissen geprägt sein mag.

Ich habe eben den Ausdruck >Glück< gebraucht für etwas, was uns widerfährt, nicht 

etwas, was wir anstreben. In diesem Sinn braucht jeder Glück. Vielleicht hat Aristoteles in 

seiner  These über Eudaimonia den Widerfahrnischarakter von Elementen des „gelingenden 

Lebens“ (so wollen – statt mit „Glück“ – einige Aristoteles-Kenner eudaimonia  übersetzen) 

in seiner Konzeption mitgedacht (wenn auch, nach meinem Eindruck, stark heruntergespielt). 

Dann wäre die Kontrastierung von >Glück< und >Sinn<, die in der These über den Menschen

als Sinn-Sucher steckt, ein Unterschied nur in der Betonung und Ausdruck des Umstands, 

dass ich glaube, dass unsere Handlungsfähigkeit von vielen weit überschätzt wird.

© E. M. Lange 2026

8


