Die Suche nach Sinn

Wir Menschen sind Sinn-Sucher. Zwar hat Aristoteles gesagt — und sagen Aristoteliker
bis heute' — dass wir Menschen vor allem Eudaimonie — Gliick — suchen. Aber das konnte er
nur, weil er keinen expliziten Begriff des Sinns und seiner Rolle im Netz unserer
Grundbegrifte hatte.

Denn obwohl sich sagen lésst, dass >Sinn< das Grundthema der Philosophie seit ihren
europdischen Anfingen gewesen ist, hat es bis zur Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung gedauert, bis in der Philosophie — bei Frege und Wittgenstein — der
Sinnbegriff ausdriicklich zum Thema gemacht wurde. Dass ist merkwiirdig, weil die
Philosophie seit Heraklits >Ich erforschte mich selbst<” und den >Was ist ....?<-Fragen in
Platons Dialogen von Beginn an methodisch reflexive begriffliche Klirung gewesen ist und
damit Sinnklarung.

Nachdenkliche Personen konnen ein Interesse daran nehmen, die mit den einleitenden
beiden Absdtzen angerissenen Zusammenhinge ausdriicklich zu verstehen. Dazu bedarf es
einer ins Einzelne gehenden Darlegung des Sinnbegriffs selbst und der Begriffe, die mit ihm
intern zusammenhéngen. 'Intern' hei3t wortlich 'innerlich’, ist in der Philosophie aber ein
terminus technicus und bezeichnet eine Beziehung, die nicht nicht bestehen kann.
Philosophie, wie ich sie hier darlegen werde, hat es wesentlich mit internen Beziehungen zu
tun. Andere Ausdriicke fiir diesen Tatbestand waren in der Geschichte der Philosophie, dass
sie es mit dem Wesen und nicht nur der Erscheinung oder dass sie es mit dem, was a priori ist
oder analytisch, oder, schlieflich eben, dass sie es mit dem, was sinngeméB ist, zu tun hat.

Die drei Zusammenhénge, in denen der Sinnbegriff vor allem artikuliert ist, sind (1)
Tatigkeit und Handeln, (2) Verstehen, Erkennen und Urteilen und (3) das Leben. Es ist daher
sach- und sinngemaf, die folgende Darstellung in dieser Reihenfolge (aufsteigender

Allgemeinheit) zu geben.

(1)

In kooperativen Zusammenhéngen, aber auch im einsamen Tun, hat man manchmal

1 Vgl. Ursula Wolf: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, Hamburg 1999. Die Autorin identifiziert
an einer Stelle die Sinnfrage (auf ,,der grundlegendsten Ebene*) sogar mit der nach dem guten Leben (21).
2 So lautet Fragment 103.



Anlass zu dem StoBseufzer oder Ausruf: ,,Was wir hier tun (was ich hier tue/versuche), ist
sinnlos (hat keinen Sinn).* Das setzt voraus, dass, was wir tun, bei anderen Gelegenheiten,
eben doch sinnvoll ist oder Sinn hat. Was hat es dann? Die naheliegende Antwort ist: ein Ziel,
einen Zweck, etwas, das wir bewerkstelligen oder erreichen wollen.

Im Handeln verfolgen wir Ziele oder Zwecke. Wenn wir Muf3e haben, sind wir ohne ein
bestimmtes Ziel tatig oder untdtig. Diese alltidgliche Beobachtung hat Aristoteles zu einer
begrifflichen Unterscheidung zwischen Handeln (poiesis) und Tétigkeit (praxis) veranlasst.
Handeln ist Herbeifiihren eines Zustandes und hort mit dem Erreichen des Zustandes auf;
Tatigkeit endet nicht aus einem internen Grund. Aristoteles glaubt, das an der Beziehung der
Tempora von Verben fiir Handlungen und Tétigkeiten abgelesen zu haben: ,,So kann man
wohl sagen, er sieht und hat zugleich schon gesehen, er iiberlegt und hat zugleich schon
iiberlegt, er denkt und hat zugleich gedacht, aber man kann nicht sagen, er lernt und hat
zugleich gelernt, er wird gesund und ist zugleich gesund geworden.*’ Er meinte, bestimmte
Verben bezeichneten Tatigkeiten (praxeis), andere seien Verben fiir Handlungen (poieseis).
Sehen, Uberlegen und Denken seien Titigkeiten, Lernen und gesund Werden Handlungen.
Aber so einfach ist es nicht. Nach seinem Kriterium ware Schwimmen eine Tétigkeit — man
kann noch schwimmen und schon geschwommen haben. Aber wenn man schwimmt, um
einen Fluss zu durchqueren, dann kann man, am anderen Ufer des Flusses angelangt, nicht
weiter schwimmen. Will oder muss man sich weiterbewegen, muss man gehen oder laufen.
D.h. ob Verben eine Tétigkeit oder eine Handlung bezeichnen, hiangt vom (auch
grammatischen) Kontext ab. Sie konnen — wie Schwimmen — zu beidem dienen.

Auch sind Aristoteles' Beispiele nicht immer ganz gelungen oder genau. Zum gesund
Werden gehoren manchmal auch Tatigkeiten [z.B. das Einnehmen von Medikamenten oder
rehabilitative Anstrengungen und Ubungen (bei Knochen- oder Muskelverletzungen)], aber
im Ganzen ist gesund Werden eher ein Prozess, in dem auch Natur am Werk ist (der einem
auch widerféhrt).

Mit dem Zusammenwirken von Tétigkeit/Handlung und Widerfahrnis in unserer
Erfahrung rechnet Aristoteles auch nicht in einem anderen wichtigen Fall, der uns in (3)
beschiftigen wird, dem Leben tliberhaupt. Aristoteles hilt Leben nach seinem formal
gebrauchten grammatischen Kriterium fiir eine Praxis*, aber nach seinem Beginn in der

Geburt und seinem Ende im Tod sowie oft zu vielen Ereignissen in seinem Verlauf ist das

3 Metaphysik 1048 b 22-25 (Ubersetzung Hermann Bonitz).
4 Politik 1254 a 7-8.



Leben auch grundlegend und immer wieder ein Widerfahrnis.

Umsichtig gebraucht jedoch, ist Aristoteles' Unterscheidungskriterium fiir Tatigkeiten
und Handlungen eine wichtige begriffliche Entdeckung. Tétigkeiten konnen unbegrenzt
fortgesetzt werden, wenn sie enden, ist das extern bedingt (etwa durch den Entschluss, mit der
Tatigkeit aufzuhoren); Handlungen haben ein Ziel oder eine Zweck, mit dessen Erreichen sie
enden. Ein bestimmtes Haus kann man nicht immer weiter bauen, irgendwann ist es fertig.
(Ein Architekt, der immer wieder etwas entwirft und baut, kann allerdings schon gebaut haben
und immer noch bauen — Bauen scheint als Herstellung eines Gebédudes die paradigmatische
Poiesis zu sein, ist es aber so wenig wie irgendeine Téatigkeit oder Handlung bloB, weil sie
durch ein bestimmtes Verb bezeichnet wird.)

Ich habe Ziel und Zweck als die Handlungs-bezogenen Synonyme fiir >Sinn<
eingefiihrt. Muss man also nach Aristoteles sagen, Handlungen hétten einen Sinn als Ziel oder
Zweck, Tatigkeiten aber nicht? Das sollte man nicht sagen wollen und Aristoteles hat es
bestimmt nicht gewollt. Statt dessen hat er gemeint, Handlungen hatten ihren Sinn als Ziel
oder Zweck aufler sich — seien unvollendete Bewegungen, Tétigkeiten hitten ihren Sinn in
sich selbst — seien vollendete Bewegungen (wie die Kreisbewegungen der Gestirne nach
damaliger Uberzeugung) und Selbstzwecke — und wiirden, wenn sie Titigkeiten sind, >um
ihrer selbst willen< geiibt oder ausgefiihrt. Das kann, aber muss nicht der Fall sein. Man kann
Tatigkeiten aus den verschiedensten Griinden {iben, manche von ihnen kénnen auch extern
sein (z.B. wenn man regelmifig spazieren geht oder Sport treibt, um fit zu bleiben).

Mit dem Ausdruck >Griinde< ist ein entscheidendes Stichwort gefallen: allgemein
lassen sich Tatigkeit und Handeln erkldren als Verhalten aus einem Grund/aus Griinden.
Grinde miissen ausdriickbar, verstandlich sein und verstanden werden. Das universelle
Medium sowohl des Gebens als auch des Verstehens von Griinden ist die/eine Sprache. Das
verkniipft Tétigkeit und Handeln mit dem néchsten Thema (2) Sinn und Verstehen.

Begriftlich gesehen ist Aristoteles mit seiner Unterscheidung zwischen Tétigkeiten und
Handlungen — worauf schon seine Verwendung des auch blof3 physikalisch zu gebrauchenden
Ausdrucks >Bewegung< hindeutet — auf eine tiefgreifende Dualitit in unserem Zeitbegriff
gestoBBen. Es hat sich gezeigt, dass die grundlegenden zeitlichen Gegebenheiten Prozesse und
Ereignisse sind, die sich wie Tatigkeiten vs. Handlungen voneinander unterscheiden.’

In den Kontext der Erorterung gehort hier der sprachgeschichtliche Hinweis, dass im

Vgl. meine Zeit-Analyse in >Das verstandene Leben< (auf www.emilange.de) und >Kreffels Ruminationen<,
Stuttgart 2019.


http://www.emilange.de/

Deutschen der Ausdruck >Sinn< aus der zum tdtig Sein und Handeln gehérenden Sphire des
sich Orientierens im Raum gehdrt. Urspriinglich hat Sinn die Bedeutung >Richtung< und
noch die Absicht — der unmittelbare Grund — einer Handlung ist gleichsam die Richtung, die
der Handelnde in seinem Tun einschlagen will. Merkwiirdiger Weise kommt das nicht aus
dem Lateinischen, obwohl im Italienischen die nur in eine Richtung befahrbare Einbahnstraf3e
in der Signalsprache der Verkehrsschilder >senso unico< heif3t. Im Lateinischen hdngt
>sensus< nur mit dem Verb sentire (= empfinden, fiihlen) zusammen und gehort damit, wie
unsere Sinnes-Fahigkeiten (die fiinf Sinne Gesicht, Gehor, Geruch, Geschmack und Tastsinn),
in die Zusammenhinge zwischen Sinn und Verstehen, obwohl ja Sinn auch fiir einen Inbegriff
von Féhigkeiten — erworbenen Mdglichkeiten, efwas zu tun — verwendet wird (vgl. die
Redeweise >mir steht der Sinn nach ...< und >der innere Sinn< bei Kant z.B.). Der Ubergang

zu (2) heiBt also nicht, das Thema Sinn und Handeln génzlich zu verlassen.

2)

Mag die urspriingliche Bedeutung von >Sinn< iiber das sich Orientieren in Richtungen
auf die Sphére des Handelns weisen, weist die inzwischen dominierende Bedeutung auf das
Verstehen im allgemeinen, denn >Sinn< in der vom Grimm'schen Worterbuch schon 1904 als
vorwiegend notierten Bedeutung ist die Moglichkeit des Verstehens selber — Verstiandlichkeit
oder Verstehbarkeit. Was sinnvoll ist oder Sinn hat, ist verstdndlich oder kann verstanden
werden. Sinn in der umfassendsten Bedeutung ist Korrelat von Verstehen. Auch Tétigkeiten
und Handlungen werden ja aus ihren Griinden (die bei Handlungen die Angabe eines Ziels
sein konnen) verstdndlich.

Es gibt manchmal intuitives (wortlich: anschauendes) Verstehen von Sachlagen oder
Lebewesen. Aber explizit — ausdriicklich — wird erst Verstehen in und mittels der Sprache,
wenn es sprachlich artikuliert ist. Und es geniigen fiir explizites Verstehen auch nicht
einzelne Worter wie z.B. Namen oder Ein-Wort-Ausrufe. Fiir explizites Verstehen einer
Sachlage bedarf es eines Satzes. Erst Sdtze sind auch isoliert verstindlich (wenn man die
Sprache, zu der sie gehoren, sprechen oder wenigstens verstehen gelernt hat), obwohl sie oft
weiterer Sitze zu ihrer Erlduterung bediirfen. Sdrze sind kleinste fiir sich verstidndlichen
Sinneinheiten.

Dass menschliche Sprachen im Unterschied zu anderen Medien des Ausdrucks (wie z.B.



Signalsprachen) Satzsprachen sind, stellt nach meiner Einsicht die human-spezifische
Auszeichnung dar, die Entwicklung von Rufsystemen (die offenbar Tiere schon verwenden)
zu Satzsprachen die grofite, weil die Ebene des Humanen jenseits der Biologie definierende
Erfindung dar. Jenseits der Biologie sind Menschen namlich, wie sich weiter zeigen wird,
Personen, Lebewesen, die liber eine Sprache verfiigen. [Das ist eine Zumutung schon fiir
Neugeborene. Denn ihnen wird ein Name gegeben, mit dem sie angeredet werden und mit
dem auf sie Bezug genommen werden kann. Das begriindet ein Argument a priori fiir die
Erklarung einer Person als eines eine (Satz-)Sprache sprechenden Lebewesens. ]

Sétze sind aber nicht nur verstdndlich, sondern unterliegen und sind zugénglich einer
normativen Bewertung. Alle Sitze sind (in ihrem Kontext) nach richtig vs. falsch® zu
bewerten, in Behauptungen verwendete Aussagesitze spezifischer nach wahr vs. falsch. Und
eine Person beherrscht ihre (Mutter-)Sprache erst dann, wenn ihre AuBerungen von Sitzen
nicht nur durch andere bewertet werden, sondern sie selbst sie auch bewerten kann. Ein
kompetenter Sprecher kann sich (wenigstens in Féllen von Versprechern und einfachen
Irrtiimern) selbst korrigieren.

Das Sprechen einer Sprache ist eine normative Tatigkeit (praxis), die Verwendung von
Sédtzen in den verschiedener Modi (die Grundmodi sind Aussage/Behauptung, Frage,
Anweisung/Befehl und Wunsch) sind Handlungen (poieseis). Als Sprecher der Sprache sind
Menschen Personen, als Personen sind sie titige und handelnde Selbst-Bewerter.

Das Sprechen einer Sprache ist also eine normative Praxis, Personen als ihre Akteure
sind titig/handelnde, sprechende und sich in beidem je schon selbst-bewerten konnende
Lebewesen. [Die Bewertungsdimension von Handlungen mit einem Ziel ist durch die

Alternative von Erfolg vs. Misserfolg konstituiert. ]

Dass wir im Sprechen der Sprache Teilnehmer an einer normativen Praxis sind, ist uns
oft nicht bewusst (prisent) oder wichtig. Wir gebrauchen die Sprache gewohnheitsmafig und
miissen nicht dariiber nachdenken. In den meisten Situationen sagen wir, was man so sagt,
d.h. was auch andere in entsprechenden Situationen sagen wiirden. Wittgenstein, dem meine
Uberlegungen am meisten verdanken, hat vermutlich diese normale Einstellung vor Augen

gehabt, als er vom Sprechen der Sprache als einem Sprach>spiel<’ geschrieben hat und dieses

Die allgemeinsten Bewertungs-Worter sind natiirlich >gut< vs. >schlecht<. >Richtig< und >falsch< sind gut und
schlecht in Beziehung auf geltende Regeln.

Die Grundbedeutung von >spielen< ist schnelle Hin- und Her-Bewegung (wie im >Spiel der Schatten< an einer
Mauer). Austausch von Reden im Sprechen ist noch solche Bewegung. Spielen >nach Regeln< ist hoherstufig.

5



Sprachspiel gegeniiber seinen Spielern als verselbststandigt gesehen hat. Deshalb lautet einer
seiner zusammenfassende Sitze auch einfach: ,,Dieses Sprachspiel wird gespielt.“® Er hat den
Begrift der Person selbstverstdndlich gebraucht, sogar implizit vorausgesetzt, wenn es einmal
heiBt: ,,Wir reden und handeln. Das ist in allem, was ich sage, schon vorausgesetzt.“’ Da ist
von Personen als sprechenden und handelnden die Rede. Aber als Selbst-Bewerter kommen
Personen bei Wittgenstein nicht vor.

Selbstbewertung setzt (z.B bei einem Fehler, den man gemacht hat) Bewusstheit voraus.
Und die folgende Selbstberichtigung setzt die ausdriickliche Orientierung an dem angelegten
Bewertungsmafstab voraus — der sich Korrigierende muss es richtig machen (gemacht haben)
wollen. Tatsdchlich hat man bei einer Selbstberichtigung oft nicht genau den einschlégigen
Bewertungsmafstab gegenwirtig, sondern nur eine allgemeine Idee davon, dass man etwas
anderes hitte sagen sollen.

Solche allgemeinen Orientierungspunkte fiir unsere Fahigkeiten hat Platon Ideen
genannt.'® Die Idee, die bei einer Selbstberichtigung im Spiel ist, ist die Idee des Urteilens.
Man will so urteilen, wie jeder andere Informierte unter gleichen Voraussetzungen urteilen
konnte."" Andere Ideen, die sehr weitgehend wichtig genommen werden, sind (personliche)
Freiheit und (soziale) Gerechtigkeit. (Auch die Idee des Urteilens hat ja, mit der Bezugnahme
auf die Standpunkte anderer, letztlich jedermann, eine Verbindung zu Gerechtigkeit. Wenn
man so urteilen will, wie jeder urteilen konnte, will man >gerecht< urteilen.'?)

Das Erlernen ihrer Muttersprache und das Hineinwachsen in die von ihr durchdrungene
Kultur lasst Menschen — Exemplare der biologischen Gattung homo sapiens sapiens — zu
Personen werden — handelnden, sprechenden und sich (schon in beidem) selbst-bewertenden

Lebewesen.

Natiirlich spricht Wittgenstein von >Sprachspielen< auch, weil es sich um regelgeleitete Tatigkeiten handelt.

8 Philosophische Untersuchungen Abschn. 654. Das ist, nach meiner Zéhlung, der eine von nur zwei eigenen Sétzen
Wittgensteins, die im gesamten Text der PU gesperrt ist. Der andere hat sogar dhnlichen Skopus: ,,So werden diese
Worte gebraucht.” (Abschn. 180)

9 Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik V1.17. f.

10 Ich folge hier der Interpretation von Wolfgang Wieland: Platon und die Formen des Wissens, Gottingen >1999. — Zu
anderen 'Ideen' vgl. auch meine Arbeit >Ideen: Rationalitdt, Wahrheit, Liebe (2024)< auf www.emilange.de.

11 Kant hat das eine Maxime der aufgeklérten Denkungsart genannt: Urteilen ,,aus einem allgemeinen Standpunkte
(den er dadurch nur bestimmen kann, dass er sich in den Standpunkt anderer versetzt)“. (Kritik der Urteilskraft § 40,
B 159.)

12 Vgl. Wittgensteins Rede von der ,,Ungerechtigkeit und Leere in unseren Behauptungen® in einem kognitiven
Kontext: Philosophische Untersuchungen Abschn. 132. — Der Zusammenhang zwischen Urteilen und Gerechtigkeit
lasst mich Sympathie haben fiir die Idee von Apel und Habermas, die Moral schon im Gebrauch der Sprache
verankert sehen zu wollen.



3)

Unser Leben hat eine zeitliche Richtung von der Geburt zum Tod, aber diese ist nicht
der Sinn des Lebens. Unser Leben hat auch kein Ziel oder Zweck, ist nicht Handlung und —
wegen der es bestimmenden Widerfahrnisse (grundlegend der Geburt und dem bei Leib und
Leben immer unabsehbar bevorstehendem Tod), auch nicht nur Téatigkeit. Aristoteles hatte
also Unrecht, es nach seinem formal gebrauchten Kriterium zur Unterscheidung von
Handlung und Tatigkeit einfachhin eine praxis zu nennen. >Leben< (das Verb) gehort
iiberhaupt nicht unter die Handlungskategorien, sondern ist Voraussetzung ihrer Anwendung
auf Erscheinungen in ihm.

Der Sinn des Lebens hat aber gewiss etwas mit Verstandlichkeit zu tun, wenn er auch
nicht in Versténdlichkeit aufgehen kann (wie, wenn alles gut geht, ein sprachlicher Text).
Denn Leben ist immer auch Aufgabe des Tuns und der Bewdéltigung, nicht nur des Verstehens.
Ich habe daher vorgeschlagen, >Sinn des Lebens< als >verstiandliche Annehmbarkeit des
Lebens fiir den das Leben Fithrenden< aufzufassen. >Annehmbarkeit< wegen der
Widerfahrnis-Aspekte des Lebens. Die Relativierung auf >den das Leben Fiihrenden<, weil
niemand den Sinn des Lebens eines anderen beurteilen kann und sollte — das muss der
Betreffende selbst tun. [Sagte mir ein anderer: >Dein Leben ist sinnlos<, miisste ich das fiir
eine Unverschdmtheit halten oder wiirde — liber volliges Unversténdnis eines schwierigen und
speziellen Begriffs — den Kopf schiitteln.] Der Begriff >Sinn des Lebens< ist also nicht so
durchsichtig, wie die ubiquitdre Rede davon (z.B. in Lebenshilfe-Literatur) vermuten lassen
konnte. Die Rede und der Begriff haben erst Boden gewinnen konnen, als religiose
Uberzeugungen von der Bestimmung des Menschen zu gottesfiirchtigem Leben in der

Gesellschaft an Kraft verloren hatten (das ist auch sprachgeschichtlich belegbar).

Ich habe mit der Behauptung begonnen, wir Menschen seien Sinn-Sucher. Das ldsst sich
jetzt explizieren. Wir suchen im Leben insofern nach Sinn, als wir nach einem
Selbstverstindnis suchen, das es uns mdglich macht, uns in den Beziigen und Vollziigen
unseres Lebens zu verstehen und heimisch zu fiihlen. Elementare Fille des Ausdrucks von
Selbstverstidndnis sind Antworten auf Fragen danach, was wir gerade tun, was wir erleben,

was uns widerfahrt und welchen Herausforderungen wir gegeniiber stehen. Im Laufe des



Lebens erwerben wir Gewohnheiten (von der Gewohnheit, sich der Sprache zu bedienen, war
die Rede) und bilden Strukturen aus — ldnger bestehende Anordnungen der Elemente unseres
Lebens. [Wir lernen, machen eine Ausbildung, ergreifen einen Beruf, schlielen
Freundschaften, eine Ehe etc.] Dadurch wird Selbstverstindnis gepragt und Fragen, wie es
uns geht, lassen Antworten zu, die fiir lingere Zeitrdume, ja sogar das antizipierbare Leben im
Ganzen gegeben werden (Ehen wurden geschlossen, ,,bis dass der Tod* die Ehepartner
scheidet.)

Dass wir so, wenn wir Gliick haben, Sinn im Leben nicht nur suchen, sondern auch
finden/irgendwann gefunden haben, macht es nicht falsch zu sagen, dass wir Menschen Sinn-
Sucher sind. Denn gefundener Sinn bleibt immer von Widerfahrnissen auch bedroht, wie sehr
er auch je schon durch Stellungnahmen zu erlittenen Widerfahrnissen geprigt sein mag.

Ich habe eben den Ausdruck >Gliick< gebraucht fiir etwas, was uns widerfahrt, nicht
etwas, was wir anstreben. In diesem Sinn braucht jeder Gliick. Vielleicht hat Aristoteles in
seiner These liber Eudaimonia den Widerfahrnischarakter von Elementen des ,,gelingenden
Lebens* (so wollen — statt mit ,,Gliick* — einige Aristoteles-Kenner eudaimonia libersetzen)
in seiner Konzeption mitgedacht (wenn auch, nach meinem Eindruck, stark heruntergespielt).
Dann wire die Kontrastierung von >Gliick< und >Sinn<, die in der These iiber den Menschen
als Sinn-Sucher steckt, ein Unterschied nur in der Betonung und Ausdruck des Umstands,

dass ich glaube, dass unsere Handlungstdhigkeit von vielen weit iiberschétzt wird.

© E. M. Lange 2026



