
Minimum Philosophiae

Gliederung

O.  Einleitung

1. Begriff der Philosophie

                                                                                                                                                 Exkurs 1: Funktion und Arten von Begriffen

                                                                                                                                             2. Person und Gegenstand 

         3. Sinn und Bedeutung

             Exkurs 2: Frege oder Wittgenstein?

4. Sprache und Intentionalität

5. Welt und Wirklichkeit

6. Raum und Zeit

7. Belebtes und Unbelebtes (Totes)

          8. Tun, Tätigkeit und Handeln

                                                                                                                                             9.Kontexte des Tuns: Natur und Kunst (Kultur)

10.Ordnungen des Tuns: Konventionen, Moral und Recht

         11. Gesellschaft und Staat

Anhang

Liebe und Freundschaft

Religion

„Das leichteste ist, was Gehalt und Gediegenheit 

hat, zu beurteilen, schwerer es zu fassen, das 

schwerste, was beides vereinigt, seine Darstellung 

hervorzubringen.“ 

Hegel Phän.d.Geistes, 

Vorrede, Absatz 3.

Das Motto der folgenden Darlegung stammt aus der Einleitung und dem ersten Teil 

einer Philosophie1, der es unter dem Leitsatz >Das Ganze ist das Wahre< nicht um ein 

Minimum, sondern um das Maximum der Philosophie ging – die Darstellung des Ganzen als 

des sich durch seine Entwicklung vollendenden Wesens. Es gibt Gründe für die Auffassung, 

dass Hegel gescheitert ist, weil dies ein unmöglich auszuführendes Vorhaben war. Er selbst 

hat seine Philosophie des Rechts – immer noch eine der besten Theorien der modernen 

Gesellschaft – 'bloß eine suites des thèses' genannt. 

Unabhängig davon kann die Auffassung verteidigt werden, dass, was in der 

Entscheidungstheorie die  Maxi-Min-Strategie genannt worden ist, nicht immer die rationalste

Strategie ist. Wir Menschen sind als vernünftige Personen nicht so sehr maximizer, als 

vielmehr satisficer – wir streben nicht immer nach dem Besten, aber immer nach dem 

1 Vgl. Hans Friedrich Fulda: Das Problem einer Einleitung in Hegels >Wissenschaft der Logik<, Frankfurt am Main 
1965.

1



Befriedigenden.

Zu versuchen, die Darstellung des Minimums der Philosophie hervorzubringen, ist das 

Befriedigende, das im Folgenden angestrebt wird. 

O. Einleitung

I

Noch ist nichts definiert, nicht einmal >Philosophie<. Der Ausdruck ist bekanntlich ein 

Lehnwort aus dem antiken Griechisch und bedeutet 'Liebe zur Weisheit/zum Wissen'. Liebe 

ist eine mögliche Einstellung von Personen – die Freude am Dasein von etwas oder jemandem

(und nicht nur seinem Nutzen). Philosophie ist also Freude am Dasein von Weisheit und 

Wissen.

Diese Erklärung sagt noch nicht, womit es die Philosophie überhaupt zu tun hat. Das 

kann man sich von den historischen Philosophien und ihrem Vorgehen lehren lassen. Von 

ihrem europäischen Beginn an hat die Philosophie – methodisch gesehen – Begriffe geklärt, 

wenn auch zunächst metaphysisch gefasst in 'Was ist … ?'-Fragen. Platon z.B. hat u.a. gefragt 

was das Gute ist und was das Eine, Aristoteles hat gefragt was Substanz (ousia) ist und was 

der Geist (nous), Kant, was den menschlichen Verstand ausmacht etc. Wenn man von der 

anfänglich metaphysischen Rahmung absieht, kann man sagen, dass Philosophie von Beginn 

an methodisch reflexive begriffliche Klärung war.

Was aber sind Begriffe? Das, was Begriffswörter ausdrücken. Begriffe dienen zum 

Charakterisieren, d.h. zum Klassifizieren-und-Unterscheiden. Etwas Gegebenes wird als das, 

was es ist (wie es genannt wird), bezeichnet und dadurch mit anderem, das hinreichend 

ähnlich ist, zusammengefasst und zugleich vom zu Unähnlichen unterschieden. In jedem Satz,

den wir äußern, steckt diese Operation. Im einfachsten Fall thematisieren unsere Sätze etwas 

(greifen es aus einer Vielfalt heraus) und charakterisieren es. Hat es die Philosophie deshalb 

mit den Begriffen überhaupt zu tun?

Das wäre – in einem extensiven Sinn von 'im Ganzen' genommen – uferlos, ein so 

vergebliches Unterfangen wie Hegels Absicht auf Darstellung des Ganzen. Hier hilft die 

Erinnerung  an einen umgangssprachlichen Sinn des Ausdrucks 'Philosophie' weiter. 

Umgangssprachlich spricht man von der Philosophie einer Person oder eines Unternehmens. 

2



Z.B. die Philosophie von Personen, die immer das Beste erwarten (man nennt sie 'Optimisten')

oder die Philosophie eines Herstellers von Personenkraftwagen, >Freude am Fahren< zu 

verkaufen. In diesen Verwendungen schon hat es, was 'Philosophie' heißt, mit 

Grundsätzlichem zu tun.

Wenn man das auf den methodischen Begriff der Philosophie als reflexive begriffliche 

Klärung anwendet, dann sind das Thema der Philosophie grundsätzliche Begriffe oder 

Grundbegriffe.

III

Nun hat jede intellektuelle Disziplin Grundbegriffe. Man kann vermutlich sagen, dass 

ein Grundbegriff der neuzeitlichen Physik >Materie in Bewegung (matter in motion)< ist; ein 

Grundbegriff der Chemie >Aufbau der Materie in der Verbindung von Elementen<; ein 

Grundbegriff der Soziologie >soziales Verhalten<. Die Klärung von ihren Grundbegriffen 

gehört in die intellektuellen Disziplinen selber. Was bleibt dann für die Philosophie?

Es bleibt, was auch die Wissenschaften und intellektuellen Disziplinen mit dem 

alltäglichen Verstehen, das sie ordnen, erweitern und differenzieren, je schon voraussetzen. 

Philosophie hat es daher zunächst mit dem Grundbegriffen des alltäglichen Verstehens zu tun.

IV

 Nun gehören Begriffe wesentlich in Sätze.  Sätze sind die kleinsten Einheiten der 

Sprache, mit deren isolierter Verwendung etwas zu verstehen gegeben werden kann; Begriffe 

sind, was an den charakterisierenden Teilen von Sätzen verstanden wird (werden kann).

Sätze sind intentional auf ihre Erfüllung/Erfüllbarkeit bezogen. Eine Frage kann 

beantwortet werden oder nicht, ein Befehl befolgt werden oder nicht, ein Wunsch erfüllt 

werden oder nicht, ein als Behauptung verwendeter Satz wahr sein oder falsch.

Aber Sätze, welcher Form auch immer, müssen verstanden werden können. Diese 

konstituierende Möglichkeit von Sätzen kann ihr Sinn genannt werden. Sinn ist das Korrelat 

von Verstehen – das, was verstanden werden kann und muss, damit Sätze ihre Funktionen 

erfüllen (Fragen beantwortet, Befehle befolgt, Wünsche erfüllt, Behauptungen bewahrheitet 

werden) können.

3



Es kann daher gesagt werden, dass Philosophie als Begriffsklärung Sinnklärung ist – 

Klärung dessen, was überhaupt verstanden werden kann.

Damit ist ein Begriff von Philosophie erreicht, der nicht mehr an die mögliche 

Einstellung von Personen gebunden ist, sondern, wie bei anderen intellektuellen Disziplinen 

auch, den Gegenstand oder das Thema der Disziplin zur ihrer Bezeichnung verwendet.

Die Erklärung von Sinn zum durchgreifenden Thema der Philosophie ist nicht 

irgendeine modische Neuerung, sondern die Fassung des Themas der Philosophie nach der 

Wende zur Sprache (>linguistic turn<) bei Frege und Wittgenstein. Wie erwähnt, hat schon 

Aristoteles nach dem Geist (nous) gefragt und Kant u.a. nach dem menschlichen Verstand (der

Fähigkeit zu verstehen).

V

Die bisherige Darstellung hat mindestens zwei lose Enden. Ich habe bisher das Wort 

'reflexiv' beiläufig verwendet und nicht erläutert (1); und es ist noch unabsehbar, was 

überhaupt ein Minimum an Philosophie sein könnte (2). Wie sich zeigen wird, hängen diese 

beiden Punkte miteinander zusammen.

Ad (1): 'reflexiv' heißt zunächst einfach 'überlegend'. Aber es hat in >reflexive 

begriffliche Klärung< auch den in der lateinische Vorsilbe 're-' angelegten Sinn einer 

Bewegung oder Wendung 'zurück'. Wohin wird sich reflexiv gewendet? Auf das je schon 

Verstandene, das als zu Klärendes vorauszusetzen ist. Illustrierend verdeutlicht: Um zu klären,

verwendet man Sätze, die schon verstanden werden können, d.h. Sinn haben oder sinnvoll 

sind. Wenn Begriffswörter wesentlich in Sätze gehören, die verstanden werden können 

müssen, dann ist Sinnklärung der Sätze (oder der Begriffe als ihrer Bestandteile) insofern 

immer reflexiv, als sie sich verstandener/verstehbarer Sätze je schon bedienen muss.

Ad (2): Aus der konstitutiven Reflexivität von Sinnklärung folgt eine Maxime (ein 

Grundsatz des Vorgehens) für mögliche Ergebnisse von  Sinnklärung: sie müssen selbst-

anwendbar sein. Nichts darf als Sinn von etwas dargestellt werden müssen, was nicht in die 

reflexive Bewegung, die Philosophie als Sinnklärung ist, eingeholt werden kann.

Diese Maxime legt nun folgende Erklärung des Minimus an Philosophie nahe: Das 

Minimum an Philosophie besteht aus all den begrifflichen Klärungen, die verständlich werden

4



lassen, wie Philosophie selbst möglich ist. Denn wenn die Klärungen das nicht leisten, dann 

sind sie nicht im gemeinten Sinn >selbst-anwendbar<.

Im Folgenden werden also die Grundbegriffe des alltäglichen Verstehens klärend 

dargestellt, aus deren Gesamtheit und Zusammenhang verständlich werden kann, wie 

Philosophie als Sinnklärung selbst möglich ist.

1. Begriff der Philosophie

Wenn man allgemein nach dem Begriff der Philosophie fragt, will man wissen, was unter 

dem Ausdruck ›Philosophie‹ zu verstehen ist, weil bisher verstanden worden ist. Das ist eine 

›Was-ist-...?-Frage‹, eine Frage danach, wie es sich damit (tatsächlich; wirklich) verhält. Aber 

wenn diese Frage am Beginn einer philosophischen Untersuchung gestellt wird, ist die Frage 

›Was ist Philosophie?‹ zugleich eine normative ›Was-soll-...?-Frage‹. Denn es wird gefragt 

nach dem, was gerade unternommen werden soll – eine philosophische Untersuchung. Da wäre

es merkwürdig, wenn die Antwort auf die Frage nicht auch auf die Untersuchung, an deren 

Beginn sie gestellt wird, anwendbar und also der Maßstab wäre, an dem sich die Untersuchung 

messen lassen muss und will. Ein Maßstab ist eine Norm (Vorschrift), an der etwas gemessen 

und nach Erfüllung oder Nicht-Erfüllung der Norm beurteilt wird. Kurz, die Frage nach dem 

Begriff der Philosophie setzt deskriptiv (beschreibend)  als ›Was-ist-...?-Frage‹ an und ist nach 

ihrer Funktion doch normativ (vorschreibend) als ›Was-soll-...?-Frage‹ zu verstehen. Weit 

antizipierend kann gesagt werden, dass das für alle begrifflichen Fragen schließlich gilt, weil 

Begriffe allgemein am besten als Regeln (Normen) der Verwendung der Wörter, die sie 

ausdrücken, verstanden werden.

›Philosophie‹ ist als Wort der deutschen Sprache ursprünglich ein Lehnwort aus dem 

Griechischen, das gemäß einem nützlichen Wörterbuch2 ›Liebe zur Weisheit, zu den 

Wissenschaften‹ bedeutet. ›Liebe‹ ist ein großes Wort für ein großes Thema. Hier genügt eine 

vorläufige Erklärung: Wer etwas liebt, der freut sich an seinem Dasein und beschäftigt sich 

gern damit; wer jemanden liebt, der freut sich an dem Dasein dieser Person, möchte gern mit 

ihr zusammen sein, ihr oder ihm Gutes tun und von ihm/ihr erfahren. ›Weisheit‹ und 

2 Bernhard Kytzler, Lutz Redemund, Nikolaus Eberl (Hrsg.): Unser Tägliches Griechisch – Lexikon des 
altgriechischen Spracherbes, Darmstadt 22002, S. 796, Nr. 4655. - Kytzler war mein Griechischlehrer.

5



›Wissenschaft‹ fallen unter das indefinite Pronomen ›etwas‹, nicht unter ›jemand‹. Es sind 

Sachen, Themen und Problematiken. ›Weisheit‹ ist eher etwas Praktisches, auf das Tun und die 

Lebensführung Bezogenes; ›Wissenschaft‹ eher etwas Theoretisches, auf das Verstehen und 

Erkennen Bezogenes. Dass das Praktische vom Theoretischen unterschieden wurde, war schon 

ein Resultat der in der europäischen Tradition im antiken Griechenland einsetzenden und 

ausgebildeten Philosophie.

Nach allgemeiner Auffassung hat die Philosophie als Naturphilosophie (Kosmologie) 

begonnen mit dem Versuch der Beantwortung von Fragen danach, woraus denn alles besteht 

und was alles zusammenhält. Obwohl das theoretische Fragen zu sein scheinen, sind sie bei 

den ersten Philosophen so verstanden worden, dass sie auch praktische Aspekte haben, eben 

weil der Unterschied von theoretischem und praktischem Fragen erst eingesehen und 

entwickelt werden musste. Der erste Philosoph, der sich vorwiegend praktisch verstanden hat, 

war Sokrates, der Lehrer Platons. Platon wiederum war Lehrer von Aristoteles, womit drei 

große Namen der schon ausgebildeten Philosophie genannt sind. Die klare Differenzierung von

Theoretischem und Praktischem ist Aristoteles zu verdanken. Von ihm an war eine komplette 

Philosophie wesentlich theoretische und praktische Philosophie und das ist weithin noch heute 

so. Die Einheit philosophischen Fragens war nur dadurch gewährleistet, dass in beiden 

Bereichen, jedenfalls zunächst, Fragen nach den Begriffen – vorläufig: den Mitteln des 

Verstehens – von theoretischem und praktischem Fragen gestellt wurden.

Ein Aspekt solchen begrifflichen Fragens wurde auch schon in der Antike formuliert und 

auch selbstverständlich in Anspruch genommen, aber in seiner die Form der Philosophie 

bestimmenden Bedeutung nicht betont. Von Heraklit, einem der vor-sokratischen griechischen 

Philosophen ist das Fragment überliefert: „Ich erforschte mich selbst.“ (fr. 101) Heraklit hat 

damit nicht eine fragmentarische autobiographische Feststellung hinterlassen, sondern einen 

Aspekt philosophischen Fragens erfasst: Dieses Fragen ist, und das wird schließlich sogar über 

die Gliederung der Philosophie in theoretische und praktische als grundlegend hinausführen, 

reflexiv. D.h. zunächst: Es richtet sich auf das eigene Verstehen oder Verständnis des 

Philosophierenden. Wenn man diesen Aspekt zusammennimmt mit dem begrifflichen Fragen – 

dem Fragen nach den Mitteln des Verstehens – ergibt sich eine methodische Formel für 

Philosophie, die noch heute Geltung beanspruchen kann, obwohl eine ihrer Implikationen 

keineswegs allgemein anerkannt ist. Diese Formel besagt: Philosophie ist reflexive begriffliche 

Klärung. 

6



Begriffsklärung braucht es für jede Art von intellektueller Unternehmung, wenn sie soll 

Ergebnisse haben können. Es braucht sie auch in der Wissenschaft oder den Wissenschaften. 

Aber Begriffsklärung ist selbst keine Wissenschaft wegen ihres theoretisch-praktischen 

Doppelcharakters, der deshalb hier einleitend als die Frage nach dem Begriff der Philosophie 

bestimmend dargelegt worden ist. Das ist die Implikation der Bestimmung von Philosophie als 

reflexiver begriffliche Klärung, die heute noch keineswegs allgemein anerkannt ist. Viele 

Philosophen verstehen sich einfach als Wissenschaftler. Wenn sie reflexiv verfahren, sind sie 

das nicht – nach dem hier entwickelten Verständnis von Philosophie (= dem hier zugrunde 

gelegten Begriff der Philosophie).

Wenn Philosophie methodisch reflexive begriffliche Klärung ist und reflexiv klären heißt: 

das eigene Verstehen des Philosophierenden klären, dann scheint sie etwas ganz Persönliches 

zu bleiben und den Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit der Wissenschaft aufgegeben zu 

haben. In einem weiten Sinn ist das auch so, weshalb, was Philosophie ist, immer auch so 

erklärt werden kann: Philosophie ist, was Sokrates, Platon, Aristoteles, Demokrit, Epikur, 

Thomas von Aquin, Wilhelm von Ockham, Johannes Buridan, Descartes, Spinoza, Leibniz, 

Hume, Kant, Hegel, Wittgenstein, Quine, Brandom u.v.a getrieben haben (verschiedene 

Philosophen haben verschiedene Listen großer Philosophen). 

Aber die Reflexivität der Philosophie hat durch zwei Momente, die sie entdeckt hat, ein 

Stück der Objektivität bewahrt, auf die die Wissenschaften Anspruch machen müssen. Das eine

Moment war eine Entdeckung Kants. Kant hat herausgefunden, dass aller Begriffsgebrauch 

normativ, regelgeleitet ist. Er hat das u.a. so kodifiziert, dass er die Philosophie als über 

begriffliche Verhältnisse urteilend verstand und die Idee des Urteilens als den noch im 

Verhältnis zu den Wissenschaften allgemeineren Anspruch auf Objektivität erklärt hat: Wer 

urteilt, beansprucht, dass seinem Urteil jeder, der unter gleichen Voraussetzungen (Umständen, 

Fähigkeiten etc.) urteilen sollte, zustimmen können muss (sollte). Urteile beanspruchen 

allgemeine Geltung.

Auch das zweite Moment, das über-persönliche Objektivität der Philosophie stützt, geht auf 

eine Entdeckung Kants zurück. Kants hat in seinen begrifflichen Untersuchungen gefunden, 

dass nicht alle Begriffe (= alle diese Begriffe ausdrückenden Wörter) dazu dienen, direkt in der 

Wahrnehmung von oder im tätigen Umgang mit der Wirklichkeit auftretenden Gegebenheiten 

zu klassifizieren (charakterisieren, beschreiben). Einige Begriffe dienen auch dazu, den 

Begriffsgebrauch im direkten Klassifizieren zu beschreiben oder zu explizieren. Er hat diese 

7



Begriffe nach dem Vorgang des Aristoteles Kategorien genannt und die (theoretische) 

Philosophie zentral als Kategorienlehre verstanden.

Den allgemeinen Begriff für die durchaus verschiedenen begrifflichen Gegebenheiten, die 

Aristoteles und Kant Kategorien genannt haben, hat erst Wittgenstein gefasst. Er war ein 

zunächst an der formalen Logik orientierter Philosoph und hat den allgemeinen Begriff für 

kategoriale Ausdrücke daher im Blick auf die Sprache der formalen Logik gefasst. Dann hat er 

folgende Merkmale: Ein formaler Begriff ist kein deskriptiver Begriff, der in der formalen 

Logik durch einen Funktionsausdruck dargestellt werden kann, sondern eine Variable, die mit 

jeder ihrer Instanzen (der Ausdrücke, die für sie eingesetzt werden müssen, damit etwas 

Bestimmtes, nach wahr oder falsch Bewertbares gesagt ist) schon gegeben ist. Sein Beispiel 

war der formale Begriff eines Gegenstandes. Dieser wird in der Prädikatenlogik als 

Individuenvariable 'x' ausgedrückt und ist mit jeder ihrer Einsetzungsinstanzen (den 

Gegenstände bezeichnenden Buchstaben 'a', 'b', 'c' etc.) schon gegeben. Die Philosophie hat es 

wesentlich mit formalen Begriffen zu tun.

Jetzt fehlen noch zwei Schritte, um den Philosophie-Begriff erreicht zu haben, der hier 

zugrunde gelegt wird. Der erste Schritt kann dem amerikanischen Logiker und 

Sprachphilosophen W.V.O. Quine zugeschrieben werden. Er hat darauf aufmerksam gemacht, 

dass nicht erste die formale Sprache der Logik, sondern schon die Alltagssprache des 

Umgangs, die Umgangssprache, Ausdrücke enthält, die wie Variablen in formalen Sprachen 

funktionieren. Z.B. ist das indefinite Pronomen ›etwas‹ das umgangssprachliche Vorbild der 

logischen Individuenvariable 'x'.

Der zweite Schritt besteht in der Beobachtung, die in dieser Weise erst ich selbst geltend 

gemacht habe, dass die Umgangssprache neben ›etwas‹ noch ein zweites und gleichrangiges 

indefinites Pronomen enthält, das ich auch schon erwähnt habe: das Pronomen ›jemand‹. So 

wie das ›etwas‹ als Pronomen entsprechende Nomen ›Gegenstand‹ ist, so ist das ›jemand‹ als 

Pronomen entsprechendes Nomen ›Person‹. Wir unterscheiden ist der Umgangssprache, anders

als die formale Logik, grundlegend zwischen Gegenständen und Personen.

Nun ist die Umgangssprache auch die Verhandlungssprache jeder höherstufigen 

intellektuellen Unternehmung und daher auch der Wissenschaften. Die Philosophie sollte daher

grundlegend auf die Umgangssprache bezogen sein – und sich als reflexive begriffliche 

Klärung auf die formalen Begriffe der Umgangssprache richten, von denen bisher zwei, 

›Gegenstand‹ und ›Person‹ zu erwähnen waren. Da formale Begriffe sich auf materiale 

8



Begriffe beziehen, weil diese ihre Einsetzungsinstanzen charakterisieren, gewinnt die 

Reflexivität der philosophischen Untersuchungen außer dem auf das Verstehen der 

philosophierenden Person bezogen Sinn noch den objektiveren Sinn, sich auf Begriffe von 

Begriffen, auf Kategorien oder formale Begriffe zu richten. Das ist neben der Bindung an die 

Idee des Urteilens der zweite Pfeiler, auf den der Anspruch philosophischer Klärungen auf 

Objektivität gebaut ist. Beide bedingen auch, dass Philosophie als reflexive Klärung der 

formalen Begriffe der Umgangssprache hinter die Gliederung der Philosophie in theoretische 

und praktische zurückreicht. Denn die formalen Begriffe, um die es geht (gehen wird), haben 

sowohl im Theoretischen wie im Praktischen Verwendung.

Der hier zugrunde gelegte Begriff der Philosophie ist also: Philosophie ist reflexive 

begriffliche Klärung der formalen Begriffe des sich in der Umgangssprache ausdrückenden 

Alltagsverstehens.

Exkurs 1: Funktion und Arten von Begriffen

Jede bestimmte Erklärung des Ausdrucks 'Begriff' gehört zur logisch-propädeutischen 

Analyse klassifizierenden Sprechens. Dann bezeichnet er entweder den in der klassifizierenden 

Äußerung verwendeten Ausdruck selbst oder das mit ihm Gemeinte. An diese Doppeldeutigkeit 

ist die Alternative zwischen einer intensionalen und einer extensionalen Auffassung von 

Begriffen geknüpft.3 Die intensionale Auffassung betont, was mit dem Ausdruck zu verstehen 

gegeben werden kann, was er bedeutet, die extensionale, worauf der Ausdruck zutrifft, sich 

bezieht (Bedeutung vs. Bezug/Referenz).

Vagheit und Unbestimmtheit eines Begriffs hat Wittgenstein in den Philosophischen 

Untersuchungen (PU) am Beispiel des Ausdrucks >Spiel< erörtert (Abschn. 66-71). Er setzt sich 

dabei mit dem Auseinander, was er in der Logisch-Philosophischen Abhandlung (LPA)„die 

Forderung der Bestimmtheit des Sinns“ (3.23) genannt hat. Sie verleitet hinsichtlich vager 

Begriffe zu der Meinung, sie seien eigentlich gar keine Begriffe (vgl. PU Abschn. 71: „Aber ist 

ein verschwommener Begriff überhaupt ein Begriff?“) Er macht dagegen geltend, die 

Aufforderung >Halte dich ungefähr hier auf< habe durchaus Sinn, sei verständlich. Nicht überall 

scharf begrenzte Begriffe seien vielleichtz gerdae das, was es für alltägliche Kommunikation 

brauche (um die Anknüpfung von Idiolekten aneinander zu erleichtern).

Von der Frontstellung gegen >Bestimmtheit des Sinns< ist auch die Alternative bezeichnet,

die Wittgenstein für seine konträre Auffassung wählt – die Ähnlichkeit im Großen und Kleinen 

3 Vgl. Rudolf Carnap: Meaning and Necessity, Chicago & London 1956, Ch.1: The  Method of Extension and 
Intension.

9



der Anwendungsinstanzen von vagen Begriffen seien >Familienähnlichkeiten< vergleichbar. (PU 

Abschn. 67)

Wittgenstein hätte damit auch die Verwandtschaften zwischen Begriffsarten bezeichnen 

können, hat das aber ebenso wenig getan, wie er seinen frühen Begriff eines >formalen Begriffs< 

aufgenommen hätte, um den Ausdruck 'Begriff' selbst als für einen formalen Begriff stehend zu 

erklären.

Wenn man das tun will, muss man den Unterschied zwischen materialen und formalen 

Begriffen angeben. Mit materialen Begriffen klassifizieren wir in der Wahrnehmung oder im 

tätigen Umgang Gegebenes direkt. Als einfaches Beispiel ein singulär prädikativer Satz wie >Der

Tisch // ist rund.< Dem Subjekt des Satzes, das implizit von anderen Artefakten oder natürlichen 

Objekten unterschieden ist, wird die wahrnehmbare Eigenschaft rund zu sein zugeschrieben, die 

als geometrischen van anderen geometrischen oder andersartigen Eigenschaften unterscheidet ist 

(z.B. die Farbe unbestimmt lässt). Sätze wie dieser dienen zum Klassifizieren-und-Unterscheiden.

Ihr Subjekt gibt den Bezug an, ihr Prädikat gibt über den Bezugsgegenstand etwas zu verstehen.

Materiale Begriffe bilden auch Hierarchien unter Oberbegriffen. Z.B. >Lebewesen< ist 

Oberbegriff zu mindestens >Pflanzen< und >Tieren<; >Pflanze< zu >Bäume<, >Sträucher<, 

>Bluemn<, >Gras< etc.; >Bäume< zu >Nadelbäume<, >Laubbäume< etc.

Analog zur biologischen Unterscheidung zwischen einer Gattung (z.B. Säugetiere) und 

ihren Arten (z.B. Katzen, Hunde, Schweine, Rinder) sind Oberbegriffe bestimmter Stufen 

Gattungsbegriffe genannt worden. Ich will hier nur grob unterscheiden zwischen Begriffen 1. 

Stufe und allen höheren als generischen4 Begriffen.

Schon im Hinblick auf die Begriffshierarchien unter generischen Begriffen stellen sich 

formal die Fragen, ob es ein summum genus oder ein genus generalissimum – eine höchste 

Gattung und eine allgemeinste (z.B. >das Sein<) gibt. Beide Fragen sind schon in der 

aristotelischen Tradition diskutiert worden. Die letzte ist ausdrücklich verneint worden. Das 

Argument dagegen war, dass eine allgemeinste Gattung alle ihre differentiae specificae enthalten 

und so widersprüchlich sein müsste.

Es stellt sich auch die Frage, ob die formalen Begriffe an die Spitze der materialen 

Begriffshierarchien gehören. Diese Frage ist in der aristotelischen Tradition mit Hilfe der 

Begriffsbildung >Kategorie< bejaht worden. Aber sind Kategorien nicht formale Begriffe?

Von formalen Begriffen zu reden war eine Neuerung Wittgenstein in der LPA (4.122-

4.128). Er erläutert da ihre Verschiedenheit von materialen oder >eigentlichen< Begriffen 

(4.1272, 4. Absatz) am Beispiel von >Gegenstand< damit, dass sie Variable ausdrücken (4.1271-

2), die mit jeder ihrer Instanzen schon gegeben sind (4.12721). Wenn >Gegenstand< als 

eigentliches Begriffswort verwendet werde, „entstehen unsinnige Scheinsätze“, die nichts zu 

verstehen geben, z.B. >Der Tisch ist ein Gegenstand<. Darauf könnte man nur antworten mit 

4 Von lateinisch genus = Gattung.

10



>Unsinn!< oder mit >Natürlich, was soll er denn sonst sein. Im Blick auf diese Ambivalenz ist 

der Satz unsinnig und drückt allenfalls aus, dass mit dem materialen auch schon der formale 

Begriff gegeben ist.

Der nominale Ausdruck >Gegenstand< entspricht dem unbestimmten (indefiniten) 

Pronomen >etwas<, das damit auch eine Variable ausdrückt. Man gewinnt nun eine grundlegende

Einsicht in unser alltägliches Begriffssystem, wenn man beobachtet, dass es neben etwas noch ein

gleichrangiges indefinites Pronomen enthält, nämlich >jemand<. Dem das Nomen >ein Jemand< 

oder >eine Person< entspricht. Implizit wird den Regeln gefolgt: „Wer Person ist, ist nicht nur 

Gegenstand; was nur Gegenstand ist, ist nicht Person.“

Personen sind, was schon Aristoteles bemerkt, obwohl er den Personenbegriff noch nicht 

hatte, sprechende, über eine Satzsprache verfügende Lebewesen (zoa logon echonta5). Deswegen 

habe ich sie oben nicht als Beispiel unter dem Oberbegriff >Tiere< angeführt. Eine Satzsprache 

zu sprechen ist humanes Alleinstellungsmerkmal, lässt Menschen Personen werden und sein und 

unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen (von allen Tieren, die allenfalls Signalsprachen 

haben).

Jedenfalls einige der >Kategorien< bei Aristoteles sind formale Begriffe. Er hat folgende 

Liste angegeben:

(1) Substanz; (2) Qualität, (3) Quantität; (4) Relation; (5) Raum; (6) Zeit; 

(7) Lage; (8) Haben; (9) Tun; (10) Leiden.6 

 Nach Aristoteles hat erst wieder Kant aus eigener Konzeption von >Kategorien< 

gesprochen (und neuerdings Brandom, auf den ich anderwärts eingegangen bin7). Kant hat 

Aristoteles vorgeworfen, er habe seine Kategorien nur 'rhapsodisch aufgerafft' und nicht aus 

einem Prinzip gewonnen. Er glaubte, in einer für vollständig gehaltenen Tafel möglicher Urteile 

ein solches Prinzip gefunden zu haben und hat deshalb zu seien zwölf Arten von Urteilen eine 

homologe Tafel der Kategorien aufgeführt.8

Zumindest Kants Kritik an Aristoteles kann etwas abgewonnen werden, weil unklar ist, 

inwieweit sich verschiedene Kategorien bei Aristoteles unterscheiden. Als Beispiel für (1) nennt 

er >Mensch; Pferd< und dokumentiert dabei nicht nur, dass er die Sprachfähigkeit des Menschen 

nicht ernst genug nimmt, sondern auch, dass er Lebewesen auf bloße räumlich getrennte 

Einheiten zu reduzieren bereit ist. Für (8)  gibt er als Beispiele >liegt; sitzt<, die als Instanzen von

(5) – räumliche Position des Menschen, oder (9) – Verhaltensweisen als Weisen des Tuns – 

verstanden werden könnten. Mit (9) und (10) fundamentalisiert er die Unterscheidung zwischen 

Aktiv und Passiv, die ebenfalls zu (9) gerechnet werden könnte.

5 Politik 1253 a 14 sqq.
6 Kategorien Kap. 2.
7 Robert Brandom: Between Saying & Doing, Oxford 2008. Vgl. mein : 'Über Brandom und Wittgenstein II' auf 

www.emilange.de.
8 Kant: Kritik der reinen Vernunft B 95 / A 70 und B 106 / A 80.

11



Kants Tafel der Urteile und daher Kategorien vermischt grammatische, logische und 

epistemologische Gesichtspunkte der Einteilung und fasst daher auch Urteile zusammen, die 

getrennt werden sollten. Das will ich nicht diskutieren, aber Kants Behauptung, die Tafel der 

Urteile sei ein Leitfaden für die Angabe einer vollständigen Tafel der Kategorien.

Wenn Kategorien eine Gruppe von formalen Begriffen sind – wie bei Aristoteles (1)-(6) – 

und eins ihrer Merkmale ist, mit jeder ihrer Instanzen schon gegeben zu sein, dann kann es kein 

internes Kriterium der Vollständigkeit welcher Liste von Kategorien immer geben (wie Kant in 

der Urteilstafel gefunden zu haben glaubte), sondern nur ein externes aus der Beschränkung der 

Betrachtung auf einen sinnvoll abgegrenzten Redebereich. Denn das genannte Merkmal formaler 

Begriffe impliziert, dass ihre ausdrückliche Bildung oiptional ist und unbegrenzt neue gebildet 

werden können. Im Blick auf das einfache Beispiel des singulär prädikativen Satz oben könnte 

z.B. die formalen Begriffe >Thema (oder Worüber?) der Rede< und >Inhalt (oder Was?) der 

Rede< gebildet werden.

Aristoteles hat seine Kategorien als summa genera (höchste Gattungen) verstanden. Von 

dem Begriff eines formalen Begriffs her legt sich eine andere Auffassung für die Funktion 

formaler Begriffe nahe, zu der ich die Anregung einer Diskussion mit Jens Kulenkampff 

(Erlangen) verdanke. Er schrieb mir in einer mail vom 14. Januar 2023:

„Irgendwie stimmt es ja, dass es sich (sc.:bei formalen Begriffen) um allgemeinste zusammenfassende 

Begriff handelt, nur dass sie sich nicht gut so verstehen lassen, als landete man schlussendlich bei ihnen, wenn 

man die Leiter der materialen Begriffe nur hoch genug hinaufsteigt. Sie stehen gewissermaßen neben der 

materialen Begriffen oder in einem gewissen Sinne sogar vor ihnen, wie man eben daran sieht, dass derjenige, der

z.B. ernsthaft fragt, ob Computer Personen seien (oder Bewusstsein und Gefühle haben), schon einen Fehler 

gemacht hat, weil er unter der Hand, was ein Artefakt ist, unter die Lebewesen eingereiht hat. – Wenn der 

Ausdruck nicht durch den Aristotelismus und Kant besetzt wäre, könnte man die formalen Begriffe durchaus als 

Kategorien bezeichnen.“

Aufnehmen möchte ich aus dieser perzeptiven Bemerkung, dass formale Begriffe nicht 

über den materialen stehen und nicht an der Spitze von deren Begriffshierarchien, sondern neben 

ihnen. Das gibt nämlich einen Anknüpfungspunkt für die Bestimmung ihrer Funktion. Auch die 

Sprachspiele der Bedeutungserklöärung stgehen neben den materialen Sprachspielen. Ihre 

gleichsam horizontale Anordnung hat Wittgenstein in die Bemerkung zusammengefasst; >Die 

Bedeutung eines Wortes ist das, was die Erklärung der Bedeutung erklärt.“ (PU Abschn. 560) 

D.h. nämlich, dass die Bedeutung eines Wortes mit seiner Bedeutungserklärung äquivalent ist und

das könnte sie bei vertikaler Überordnung nicht sein – sie könnte nicht in interner Beziehung zum

Erklärten stehen.

Formale Begriffe gehören in letzte Bedeutungserklärungen und stehen so neben den 

anderen Bedeutungserklärungen, wie diese neben den von ihnen erklärten Wörtern stehen.

12



2. ›Person‹ und ›Gegenstand‹

›Person‹ und ›Gegenstand‹ sind die Wörter, die die grundlegenden formalen Begriffe des 

sich in der Umgangssprache aussprechenden Alltagsverstehens ausdrücken. Vor ihrer 

genaueren Betrachtung ist Folgendes zu bemerken: Wörter werden allgemein in vielen, zum 

Teil sehr verschiedenen Kontexten verwendet und haben daher auch verschiedene Bedeutungen

– d.h. in verschiedenen Kontexten ist Unterschiedliches an ihnen zu verstehen wichtig. Nur 

bestimmte Verwendungen bestimmter Wörter drücken formale Begriffe aus. Diese Erläuterung 

gilt für alles Folgende und wird deshalb nicht wiederholt.

Formale Begriffe werden durch bestimmte Verwendungen bestimmter Wörter ausgedrückt 

und verlangen material begrifflich Charakterisiertes als ihre Einsetzungsinstanzen, damit etwas

Bestimmtes, nach wahr/falsch bzw. erfüllt/nicht-erfüllt Bewertbares gesagt ist. Sie sind also in 

bestimmter Hinsicht ›Begriffe von Begriffen‹. ›Person‹ und ›Gegenstand‹ drücken in jeweils 

einer ihrer Verwendungen formale Begriffe aus, weil sie dann als Nomina indefiniten 

Pronomina entsprechen, ›Person‹ entspricht ›jemand‹, ›Gegenstand‹ entspricht ›etwas‹. Beide 

sind einander in einer Hinsicht gleich, in einer anderen unterscheiden sie sich.

Gleich sind sich darin, dass sie ein besondere Art von Allgemeinbegriffen für einzelne 

Gegebenheiten, für Einzelnes, sind. Material wird dieses Einzelne durch Ausdrücke für 

konkrete Einzelne – Namen, Kennzeichnungen (der/das so-und-so) und Begriffswörter – 

sprachlich gefasst. Bei Personen sind das ihr Personenname (in meinem Fall: Ernst Michael 

Lange, ist der vollständige Name aus zwei selbstständigen Vornamen und dem Familiennamen 

zusammengesetzt), Kennzeichnungen (z.B. der Mann in der Ecke mit dem Sektglas in der 

Hand) und materiale Charakterisierungen (z.B. der Langweiler). Bei Gegenständen sind das 

seltener Namen (wie z.B. bei Landschaften, Bergen oder Flüssen), aber uneingeschränkt auch 

Kennzeichnungen (z.B. der höchste Berg der Alpen) und materiale Charakterisierungen (z.B. 

Wörter für Pflanzen und Artefakte; aber auch der/ein Fluss/Berg; sogar: meist besungener 

deutscher Strom – solche Charakterisierungen sind grammatisch unbestimmte 

Kennzeichnungen, weil ihnen der bestimmte Artikel fehlt, aber eine Abgrenzung von 

Kennzeichnungen ist bei Charakterisierungen von Gegenständen oft schwierig).

Weil ›Person‹ und ›Gegenstand‹ beide formale Allgemeinbegriffe für einzelne 

Gegebenheiten ausdrücken (können), stimmen sie auch darin überein, dass sie nicht 

unterschieden werden müssen. Zunächst einmal muss man überhaupt nicht sprechen (freilich 

13



hat das den Preis, wie der amerikanische Philosoph Wilfrid Sellars trocken bemerkt hat, dass 

man nichts zu sagen hat). Dann aber können, wenn nur auf den logischen Charakter der 

Begriffe als Allgemeinbegriffe für Einzelnes geachtet wird, die generischen Merkmale von 

Personen auch einfach vernachlässigt werden. Logisch sind Personen auch Gegenstände. Die 

Sprache der formalen Logik und der Wissenschaften sieht daher zumeist von dem Unterschied 

zwischen ›Person‹ und ›Gegenstand‹ ab und versteht die einzelnen Gegebenheiten ihrer 

Gegenstandsbereiche ('universes of discourse') nur als Gegenstände, Entitäten. Die formale 

Prädikatenlogik kennt deswegen auch nur einen Typ von Individuenvariable 'x'. Aber weil die 

Verhandlungssprache auch der Logik und der Wissenschaften natürlich die Umgangssprache 

ist, die mindestens dazu gebraucht wird, sagen zu können, was man eigentlich tut (wenn man 

einen logischen Beweis führt; eine Hypothese empirisch überprüft etc.), setzen auch Logik und

Wissenschaften den Unterschied von ›Person‹ und ›Gegenstand‹ implizit und material voraus. 

›Person‹ und ›Gegenstand‹ unterscheiden sich darin, dass ›Gegenstand‹, obwohl der 

Ausdruck auch verschiedene Bedeutungen hat (z.B. gleichbedeutend mit ›Thema‹ einer 

Diskussion oder Abhandlung gebraucht wird), nicht eigentlich materiale Verwendungen hat, 

›Person‹ aber sehr wohl. Der Unterschied wird daran deutlich, dass die Frage 'Wie viele 

Gegenständen sind in diesem Raum?' sinnlos ist9, wenn nicht schon angegeben ist, was als 

'Gegenstand' zählen soll; dagegen hat die Frage 'Wie viele Personen sind in diesem Raum?' 

immer eine bestimmte Antwort.Tatsächlich hat ›Person‹ umgangssprachlich nur in diesem 

Kontext rein formalen Sinn – wenn es als Indikator der Zählbarkeit10 verwendet wird ('es waren

so-und-so-viele Personen anwesend'). Meistens wird ›Person‹ als materiales Begriffswort 

verwendet. Dann bedeutet es ›sprechendes, tätiges/handelndes, und sich (schon darin) 

wesentlich selbst bewertendes Lebewesen‹. Diese Explikation des materialen Personenbegriffs 

ist folgendermaßen begründet.

›Lebewesen‹ sind Personen, weil sie irgendwann geboren werden und irgendwann sterben. 

Sie werden nicht gepflanzt oder säen sich aus (wie Pflanzen), sie werden nicht einfach 

vorgefunden oder hergestellt (wie materielle Objekte bzw. Artefakte).

Aber auch Pflanzen und Tiere sind Lebewesen, die sich aufdrängende (wenn auch nicht die 

durchdringende) spezifische Differenz von Personen ihnen gegenüber ist, dass diese sprechen 

können, über eine Sprache verfügen. Das zeigt sich daran, dass Personen wesentlich ihren 

9 Vgl. Wittgenstein: Logisch-Philosophische Abhandlung (LPA), 4.1272 f. (Wittgenstein schreibt 'unsinnig'.)
10 Im Chinesischen gibt es eine eigene Wortklasse der Zählbarkeitsindikatoren für die verschiedensten Arten von 

Gegenständen und sogar ein Wort/Zeichen für ihren formalen Begriff ('ge').

14



Personennamen haben (der ihnen gemeinhin schon bei ihrer Geburt gegeben wird). 

Personennamen sind sprachliche Instrumente der Anrede oder des Redens von/über (der 

Bezugnahme auf) Personen. Dieses Instrument wäre sinnlos (funktionslos), wenn, wer 

angeredet werden kann und wird, nicht auch antworten könnte oder würde (wenn er wollte). Zu

antworten aber heißt zu sprechen. Also ist eine Person wesentlich ein sprechendes Lebewesen.

Der Gebrauch der Sprache allgemein ist kategorial eine Handlungsweise oder Tätigkeit. Die 

Verwendungen einzelner Sätze in Sprechhandlungen wie Aussage, Frage, Befehl, Wunsch sind 

Handlungen. Also ist eine Person schon als sprechendes Lebewesen wesentlich ein 

tätiges/handelndes Lebewesen. Aber die Begriffe von Tätigkeit und Handlung haben auch über 

den Gebrauch der Sprache weit hinausreichende Anwendungen, so dass die Charakterisierung 

von Personen als wesentlich tätig/handelnd ein vom Gebrauch der Sprache prima facie auch 

unabhängiges Fundament hat. 

Mit den beiden Merkmalen ›sprechend‹ und ›tätig/handelnd‹ von Personen ist ihr 

durchdringendes drittes Kennzeichen noch gar nicht erreicht. Es ergibt sich auch zunächst aus 

dem Gebrauch der Sprache. Wer etwas sagt oder tut und dabei ernsthaft ist, will etwas 

Richtiges sagen/tun. D.h.: Seine Äußerung unterstellt sich und unterliegt deswegen einer 

normativen Bewertung nach wahr/falsch bzw. für die anderen Modi als den der Aussage, 

erfüllt/-bar//nicht erfüllt/-bar. Der Gebrauch der Sprache ist daher die Beteiligung an einer 

normativen Praxis (Handlungsweise). Eine Person beherrscht die Sprache (ihre Muttersprache)

nicht von Geburt an, sie muss sie erst lernen – durch Beobachtung, Nachahmung und zum 

keinen Teil auch explizites Lehren/Gelehrt-werden. Und sie beherrscht ihre Sprache erst dann 

völlig, wenn sie die Bewertungen, denen ihre Äußerungen unterliegen, auch selbst vornehmen 

kann. D.h. aber – eine sprachfähige Person ist wesentlich ein sich selbst bewertendes 

Lebewesen. Jede noch  so einfache Person kann sich, wenn sie sich versprochen oder geirrt hat,

selbst korrigieren.

 Auch viele Tätigkeiten und Handlungen unterliegen impliziten oder expliziten Normen und 

werden daher normativ bewertet, elementar nach Erfolg vs. Misserfolg. Deshalb ist das 

Merkmal ›sich selbst bewertend‹ das durchdringende Merkmal von Personen.

Der zentrale Charakter der Selbstbewertung im Begriff der ›Person‹ findet sprachlich oft 

seinen Ausdruck in der Substantivierung des Adverbs 'selbst', in der Rede von 'dem Selbst'. Ein

Selbst ist eine Person in dem, was sie sich wesentlich zurechnet und zurechnen lassen will. Ein 

Missbrauch dieser substantivischen Rede vom Selbst ist die psychologisch vor allem durch 

15



Freud verbreitete Rede von dem ›Ich‹11. Sie löst das Pronomen 'ich' aus seinem semantischen 

Zusammenhang mit den anderen Personalpronomina, dem Personennamen und den 

Kennzeichnungen für die Person und kann insofern nur zahlreiche sprachliche 

Missverständnisse erzeugen. Ein Pro-Nomen ist in einer Ersetzbarkeitsrelation intern auf ein 

Nomen bezogen, wird oft nur anaphorisch und nicht selbst bezugnehmend gebraucht (setzt also

die Bezugnahme durch das Nomen, Namen oder Kennzeichnung, voraus) und kann daher 

sinnvoller Weise nicht selbst zu einem gemacht werden. Außerdem setzt die Rede von dem 

›Ich‹ soviel Falsches über die Möglichkeit von Theorie in der Psychologie voraus, dass es einer

eigenen Abhandlung bedürfte, das alles zu korrigieren.12

›Person‹ und ›Gegenstand‹ sind die fundamentalen formalen Grundbegriffe des 

Alltagsverstehens für das, was uns als Einzelne gegeben ist. Auskünfte über Einzelne 

beantworten die Frage, wovon unsere elementaren Sätze handeln. Diese Fragen zerfallen 

wegen der Grundunterscheidung für uns von vornherein in 'Wer?' und 'Was?'. Die Auskünfte, 

die Antworten auf diese Fragen mit Namen und Kennzeichnungen geben, sind noch nicht 

völlig explizit bestimmt, obwohl oft kontextuell hinreichend. Erst im 6. Abschnitt über 'Raum 

und Zeit' wird das Identifizierungssystem thematisch, das es erlaubt, Auskünfte auf die Fragen 

'Wer?' und 'Was?' völlig explizit zu bestimmen. Die folgenden drei Abschnitte behandeln 

zunächst Implikationen und Korrolarien der Grundunterscheidung Person/Gegenstand.

Sie drücken deshalb die fundamentalen formalen Begriffe des Alltagsverstehens aus, weil 

zur Erläuterung des Personenbegriffs und des Unterschieds zwischen Personen und 

Gegenständen alle anderen formalen Grundbegriffe des Alltagsverstehens schon gebraucht 

werden. Wegen des Unterschieds von ›Person‹ und ›Gegenstand‹ sind von diesen Begriffen alle

auf Personen anwendbar, einige aber aber ausschließlich auf Personen und nicht auf 

Gegenstände (trivialerweise hängen die nur auf Personen anwendbaren Begriffe intern mit dem

Gebrauch der Sprache und seinen Implikationen zusammen). Der Grund dafür ist: Begrifflich 

gesehen kann der Begriff eines Gegenstandes gleichsam als eine Beraubung oder Reinigung 

des Begriffs der Person von allen für Personen spezifischen generischen Merkmalen aufgefasst 

werden. Gegenstände sind, in der Umgangssprache, Nicht-Personen, weil sie nicht sprechen. 

Das führt dazu, dass das Begriffssystem des Alltagsverstehens von oben her aufgebaut ist (top 

down), von den komplexesten Einzelnen her, nicht von unten (bottom up), von den einfachsten 

11 Sigmund Freud: ›Das Ich und das Es‹, Gesammelte Werke Bd. XIII, 235-289.
12 Von diesem stark begründungsbedürftigem, aber hier nicht begründeten Urteil mag die von Freud inaugurierte 

therapeutische Praxis unberührt bleiben, obwohl der Erfolg der Psychoanalyse als Praxis – und schon bei Freud 
selbst – immer problematisch geblieben ist.

16



Gegebenheiten her. Dafür werden die folgenden Analysen im einzelnen zahlreiche Belege 

erbringen.

Die skizzierte begriffliche Sachlage macht die Bildung des Begriffs einer Entität im Kontext 

der formalen Logik möglich, aber auch zu einem ironischen Sachverhalt. Die Einordnung von 

Personen in einen Gesamtbereich von Entitäten muss gleichsam die begriffliche Genese 

Gegenstandsbegriffs und seinen Zusammenhang mit dem Personenbegriff künstlich abblenden,

'vergessen'.

3. 'Sinn' und 'Bedeutung'

Wenn das Sprechenkönnen, die Verfügung über eine Sprache, das unterscheidende Merkmal 

von Personen im Unterschied zu Gegenständen ist, läge es nahe, sich nun direkt dem Begriff 

der/einer Sprache zuzuwenden. Vorläufig kann der Begriff einer Sprache mit 'ein Insgesamt 

von Ausdrucks- und Darstellungsmitteln, das in einer Bevölkerung das vorherrschende ist' 

angegeben werden. Das ist nicht sehr aufschlussreich, weil uns Totalitäten ('Gesamtheiten') nur 

über ihre Elemente genauer und im einzelnen zugänglich sind. Die Elemente einer Sprache 

sind Wörter und Sätze. Dabei haben Sätze einen noch genauer zu fassenden Primat, insofern 

sie die kleinsten Einheiten einer Sprache sind, mit deren selbstständiger (isolierter) 

Verwendung etwas gesagt = zu verstehen gegeben werden kann. Wörter für sich können dazu 

nicht allgemein verwendet werden, sondern nur in bestimmten Kontexten. Sie gehören 

wesentlich in den Zusammenhang (Kontext) von Sätzen.

Mit Wörtern und Sätzen und ihrem internen Zusammenhang sind nun die explikativen 

formalen Ausdrücke 'Sinn' und 'Bedeutung' verbunden. In der Explikation, die ich argumentativ

entwickeln möchte so, dass 'Sinn' sich in erster Linie auf Sätze (in Gebrauch) bezieht, 

'Bedeutung' in erster Linie auf Wörter (in gebrauchten Sätzen). Deshalb wird hier zunächst 

über diese Begriffe gehandelt und erst im folgenden Abschnitt über den Begriff der Sprache, 

der der formale Begriff für die vielen Sprachen ist (die einen unbestimmten Artikel zulassen – 

wie der formale Begriff nicht). Ein Grund dafür ist ferner, dass der formale Begriff der Sprache

als Begriff für Totalitäten sich seinerseits auf in Beziehung auf die Sprache intentionale 

Totalitäten bezieht, für die die Ausdrücke 'Welt' und 'Wirklichkeit' die formalen Begriffe 

bilden.

Zwischen der Reihe der genannten Begriffe – verkürzt: Person-Sinn-Sprache-Welt – besteht 

17



ein zu explizierender interner (= wesentlicher) Zusammenhang; ein Zusammenhang, der nicht 

nicht bestehen kann. Deshalb könnte mit jedem dieser Begriffe begonnen werden – er würde 

notwendig zu den anderen führen. Insofern ist die hier gewählte Reihenfolge der Behandlung 

auch willkürlich.

Es gibt für die Behandlung der Begriffe 'Sinn' und 'Bedeutung' eine zusätzliche 

Komplikation. Die Philosophie ist mit Frege (1848-1925) auf den Grundbegriff-Charakter 

dieser Begriffe erst spät aufmerksam geworden, zudem auf den Sinnbegriff noch später als auf 

den Bedeutungsbegriff (der schon bei Kant, 1724-1804, und Hegel, 1770-1832, eine Rolle 

spielt). Der Handbuch-Artikel eines begriffsgeschichtlichen Eintrags über 'Sinn'13 beginnt mit 

und handelt fast ausschließlich von Frege. Es gibt nun zahlreiche Argumente dafür, dass Frege 

mit seinen Logischen Studien zwar die Philosophie der Sprache angestoßen hat, aber noch nicht

eigentlich die sogenannte Wendung zur Sprache (linguistic turn) vollzogen hat. Deshalb sind 

die haltbaren Fassungen der sprachphilosophischen Grundbegriffe sämtlich Berichtigungen 

von Auffassungen Freges. Der erste folgenreiche Berichtiger Freges war Wittgenstein (1889-

1951), der in dem genannten Handbuchartikel gar nicht behandelt wird. Vor einer 

systematischen Entfaltung der Begriff von Sinn und Bedeutung müssen daher verbreitete 

historische Fehlauffassungen berichtigt werden. Dem dient der folgende Exkurs.

Exkurs 2 zu Frege und Wittgenstein über die sprachphilosophischen Grundbegriffe14

Die Wendung zur Sprache15 am Beginn des 20. Jahrhunderts hielt sich im Rahmen einer 

Kantischen Philosophiekonzeption der reflexiven begrifflichen Klärung, die – in ihrer 

Wittgenstein'schen Fassung – auch hier befolgt wird. Sie wird dominant mit dem Werk Freges 

verbunden16, aber es gibt begründete Zweifel daran, dass schon er die Wendung zur Sprache 

zustande gebracht hat. 

Denn Frege war vor allem Logiker. Er fasste Sätze logisch als eine Art von Funktionen auf; er 

löste mit der auf der Funktionsauffassung der Sätze aufgebauten Quantifikationstheorie das in der

syllogistischen Logik ungelöste Problem mehrfacher Verallgemeinerung von Sätzen und legte die

auf dieser Grundlage mögliche erste vollständige Formalisierung der Prädikatenlogik 1. Stufe 

vor. Sein logizistisches Projekt, die Mathematik (Arithmetik) auf die Logik zurückzuführen, 

13 Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. v. Joachim Ritter u.a., Basel 1995, Spalten 808-815.
14 Vgl. E. M. Lange: 'Frege oder Wittgenstein – Wem ist die Wendung zur Sprache (>linguistic turn<) zu verdanken?' 

auf www.emilange.de,
15 Vgl. oben Fußnote 3.
16 Vor allem durch den Einfluss von Michael Dummett: Frege – Philosophy of Language, London 1973.

18



scheiterte an dem von Bertrand Russell entdeckten Klassenparadox ('Enthält die Klasse aller 

Klassen, die sich nicht selbst enthalten, sich selbst oder nicht?'). Im Wesentlichen erst danach 

wandte sich Frege der Philosophie der Logik zu und machte in deren Zusammenhang auch 

aufschlussreiche Beobachtungen und Bemerkungen zur Sprache. Aber Logik verstand er als 

normative nomologische „Wissenschaft der allgemeinen Gesetze des Wahrseins“.17 Sie hatte sich 

mit Gedanken als dem Sinn von Sätzen und Gedankengefügen in einem platonisch dritten Reich  

zu beschäftigen (– im Unterschied zu den Reichen des Physischen und der subjektiven 

Vorstellungen).

Für Wittgenstein war dagegen die Logik nicht wesentlich Wissenschaft,  sondern allgemeinste 

Bedingung des Sinns, der Verständlichkeit überhaupt. Das Bestreben, sie zu axiomatisieren, in 

das Frege und Russell ihren Ehrgeiz gesetzt hatten, hielt er sogar für irreführend (LPA 6.127; vgl.

5.43). Die Logik gibt die Kriterien, Sinn von Unsinn zu unterscheiden, wobei gilt: 

„Man … muss mit der Unterscheidung von Sinn und Unsinn anfangen. Vor ihr ist 

nichts möglich.(Denn sonst kann ich überhaupt nicht reden.)“18 

Obwohl schon Frege einen Gedanken wesentlich als Sinn eines Satzes aufgefasst hatte19, hatte 

er den Begriff des Sinns nicht von den Sätzen, sondern von den singulären Termini her entfaltet. 

Das führte ihn dazu, auch Sätze als 'komplexe' Namen von Wahrheitswerten aufzufassen mit der 

kontraintuitiven Folge, dass alle wahren Sätze dieselbe Bedeutung ('das Wahre') haben müssen. 

Der Ausgang von den singulären Termini bringt den Begriff des Sinns unter die Dominanz eines 

Gegenstand-theoretisch verzeichneten Begriffs der Bedeutung, die den Träger des Namens mit 

seiner Bedeutung (seinem Gebrauch zur Anrede und Bezugnahme) verwechselt. 

In seiner Abhandlung ›Über Sinn und Bedeutung‹ von 189220 beschäftigt Frege sich mit dem 

Verstehen von informativen Identitätssätzen am Beispiel 'Der Abendstern ist der Morgenstern.' 

Beide Ausdrücke bezeichnen denselben Gegenstand – den Planeten Venus. Sie haben, sagt Frege,

dieselbe Bedeutung, aber verschiedenen Sinn; weil als 'Morgenstern' die Venus am Morgen, als 

'Abendstern' am Abend zu sehen ist. Die  Ausdrücke haben insofern, sagt Frege, verschiedenen 

Sinn. Den Ausdruck 'Sinn' erklärt Frege metaphorisch mit 'Gegebenheitsweise' (im Beispiel: 

Sichtbarkeit am Morgen vs. Sichtbarkeit am Abend).

Obwohl nun richtig ist, dass der deskriptive Gehalt von Kennzeichnungen ('der So-und-so'; 

definite descriptions im Sinn von Bertrand Russell) und kennzeichnenden Namen kognitiven 

Sinn hat und semantisch auf Situationen der unmittelbaren Wahrnehmung (durch den 

17 Frege: >Logik< (1897), Einleitung (Nachgelassene Schriften Bd.1, hrsg. Hermes/Kambartel/Kaulbach, Hamburg 
21983, 139).

18 MS 109 25.
19 Frege, l.c., 142.
20 In: Gottlob Frege, Funktion, Begriff, Bedeutung – Fünf logische Studien, hrsg. v. Günter Patzig, Göttingen 21966.

19



Zusammenhang mit anderen Kennzeichnungen und Pronomina) verweist, war das ein 

unglücklicher Beginn der Diskussion über die Begriffe Sinn und Bedeutung. Zum einen ist von 

'Sinn' primär im Blick auf Sätze zu sprechen und im Blick auf Satzbestandteile wie Namen und 

Kennzeichnungen nur abgeleiteter Weise. Zum andern verzeichnet Frege mit seinen 

Bestimmungen gründlich die Bedeutung von 'Bedeutung', wenn als Bedeutung eines singulären 

Terminus der Gegenstand ausgegeben wird, für den er steht (auf den er Bezug nimmt; im 

Beispiel: der Planet Venus). Denn wenn der Träger z.B. des Namens 'Moses' stirbt, stirbt nicht 

seine Bedeutung – eine Bedeutung des Namens (mit seiner Hilfe von einer Person sprechen zu 

können) bleibt erhalten. Nur mit der Person kann man trivialerweise nicht mehr sprechen, wenn 

sie gestorben ist, so dass eine der Funktionen ihres Namens keine Anwendung mehr hat. Aber 

Anrede und Bezugnahme als formale Bedeutungen von Namen sind wesentlich aufeinander 

bezogen (auf wen man mit seinem Namen nur noch Bezug nehmen kann, weil er gestorben ist, 

den hat man doch zu seinen Lebzeiten mit seinem Namen ansprechen können), so dass sich die 

Bedeutung des Namens mit dem Tod des Namensträgers nicht verändert. Die Gegenstand-

Theorie der Namensbedeutung ist einfach falsch.

Wittgenstein hat daher in der LPA richtig und kategorisch festgestellt: „Nur der Satz hat Sinn; 

nur im Zusammenhange des Satzes hat ein Name Bedeutung.“ (3.3) Der Sinn des Satzes besteht 

in dem, was mit ihm gesagt oder zu verstehen gegeben werden kann. Und nur mit ganzen Sätzen 

kann etwas zu verstehen gegeben werden. Deshalb hat ein Name oder eine Kennzeichnung nur 

im Zusammenhang des Satzes Bedeutung (eine semantische Funktion). Wenn ich nur 'Peter' sage,

habe ich (wenn es kein Ruf oder Ausruf, also expressiv zu verstehen ist) noch nichts gesagt und 

ich kann gefragt werden 'Was ist mit Peter?' ('Was oder wen meinst du?'; 'Was willst du denn über

Peter sagen?').

Es gibt im Kontext der sprachanalytischen Philosophie kein besseres Beispiel für die deutsche 

Redensart, dass etwas 'falsch aufgezäumt' ist, als Freges Behandlung der Begriffe von Sinn und 

Bedeutung. Erst Wittgenstein hat mit der funktionalen Sonderstellung der Sätze, dem Primat des 

Satzes als der kleinsten Einheit der Sprache, mit deren isolierter Verwendung sich etwas explizit 

zu verstehen geben lässt, Ernst gemacht.21 Deshalb sollte man der entgegenstehenden 

einflussreichen Tradition zum Trotz die Wendung zur Sprache als erst bei Wittgenstein definitiv 

vollzogen verstehen.

Der Begriff des Sinns bezieht sich also in erster Linie auf Sätze, der Begriff der Bedeutung 

auf Wörter. Ein Aspekt der Bedeutung von Wörtern ist ihr Beitrag zum Sinn von Sätzen. Aber 

21 Die LPA gibt im Zentrum (2.1-- 6) eine Theorie des Satzes und Wittgenstein soll erwogen haben, das ganze Buch 
Der Satz zu betiteln (Wuchterl/Hübner: Wittgenstein, Hamburg 1979, 79). Aus hier nicht zu erläuternden 
technischen Gründen hielt er, wenn man überhaupt von logischen Konstanten sprechen möchte, den Satz für die 
einzige logische Konstante. (5.47 d)

20



wie ist 'Bedeutung' an sich selbst zu verstehen.

Die Grundbedeutung von 'Bedeutung' ist im Deutschen 'Wichtigkeit'. Ein bedeutender Mann 

ist ein in unspezifizierter Hinsicht wichtiger Mann. Auf sprachlich Ausdrücke lässt sich das so 

übertragen: Ihre Bedeutung besteht in dem, was an ihnen zu verstehen wichtig ist. Was 

verstanden werden kann, aber faktisch nicht verstanden wird, kann und muss erklärt werden. 

Es gibt daher auch einen internen Zusammenhang zwischen 'Bedeutung eines Wortes' und 

'Erklärung der Bedeutung eines Wortes'. Wittgenstein ist darauf schon in der LPA gestoßen: 

„Die Bedeutungen der einfachen Zeichen (der Wörter) müssen uns erklärt werden, dass wir sie 

verstehen. – Mit den Sätzen aber verständigen wir uns.“ (4.026) Aus sachlichen Gründen sollte 

die Formulierung modalisiert werden: „*Die Bedeutungen der Wörter müssen uns erklärt 

werden können, wenn wir sie nicht verstehen.“ Denn wenn wir unsere (Mutter-)Sprache gelernt

haben, verstehen wir die Bedeutung der meisten Wörter ohne Erklärung.

Aus Gründen, die hier nicht dargelegt werden müssen, hat Wittgenstein aber in der LPA 

nicht alle einfachen  Zeichen für erklärbar gehalten, die sogenannten „Urzeichen“ sollten nur 

erläutert werden können und Erläuterungen zirkulär bleiben müssen. (3.263) Erst in seiner 

Selbstkritik hat er den Unterschied zwischen Bedeutungserklärungen von Wörtern und 

Erläuterungen aufgegeben und dann ganz allgemein festhalten können: „Die Bedeutung des 

Wortes ist das, was die Erklärung der Bedeutung erklärt.“ (PU § 560) Man kann das auch so 

ausdrücken: Bedeutungserklärungen sind immer auch Erläuterungen – dessen, was der 

Sprecher, in dem, was er zu verstehen geben wollte, als Bezug seiner Äußerung gemeint hat.

In diesem Rahmen kann auch der allgemeine Anspruch von Freges gegenstandstheoretischer 

Falschauffassung der Wortbedeutung als misplaced concreteness rekonstruiert werden: Nur bei 

gegenstandsbezüglichen Ausdrücken der Sprache (Pronomina, Namen, Kennzeichnungen) ist 

Teil der Bedeutung des Wortes auch (= auch wichtig zu verstehen), wofür das Wort 'steht' 

(gebraucht wird, um darüber zu reden), also ein Gegenstand.

Schon erläutert in seinem Kontrast zum Begriff der  Bedeutung (von Wörtern) ist der Begriff

des Sinns eines Satzes wesentlich auf Verstehen und verständlich Sein bezogen. Mit Sätzen 

verständigen wir uns, sie geben uns etwas zu verstehen und lassen uns etwas verstehen. Durch 

den Bezug auf das, was sie uns verstehen lassen – es kann formal ein 'Sachverhalt' genannt 

werden – wird der Bezug von Sinn und Verstehen/Verständlichkeit noch enger und der 

Sinnbegriff zum formalen Begriff der Verständlichkeit/Verstehbarkeit überhaupt. Denn Sätze 

sind wesentlich wahr oder falsch bzw., wenn es sich nicht um deskriptive oder Aussagesätze 

21



handelt, erfüllbar oder nicht-erfüllbar. Damit sie aber das eine oder das andere de facto sind, 

müssen sie zunächst einmal Sinn haben=verständlich sein. D.h. Sinn als Verständlichkeit 

überhaupt ist im Blick auf Sätze die notwendige Voraussetzung für Wahrheit-oder-Falschheit, 

Erfüllung-oder-Nicht-Erfüllung. Diese Kontraste lassen den Sinnbegriff zum formalen 

Grundbegriff für das Zentralthema der Philosophie werden. Das ist im Übrigen nur eine 

sprachbezogene Neufassung der Kantischen Auffassung, dass die (theoretische) Philosophie 

formal Theorie des Verstandes (als Urteilsvermögen) und der Vernunft (als 

Begründungsvermögen) zu sein hat. Nur im Wege des Vorausblicks soll hier schon angemerkt 

werden, dass im nächsten Abschnitt sich Sprache als das universelle Medium des Sinns 

erweisen wird und sich in diesem Zusammenhang eine objektive Begründung für die 

sprachanalytische Methode der Philosophie ergibt; und dass die Differenz Sinn-Wahrheit auch 

grundlegend ist für zwei Totalitätsbegriffe, die im übernächsten Abschnitt Thema sein werden: 

'Welt' und 'Wirklichkeit'. Der erste bezeichnet den Inbegriff des Verständlichen überhaupt, des 

Sinns, der Sachverhalte als der Verstehensmöglichkeiten; der zweite bezeichnet den Inbegriff 

des Wahren, der Sachverhalte, die bestehen und daher Tatsachen sind, dessen, was nicht nur 

verstanden werden kann, sondern der Fall ist, wirklich ist.

Aber gerade die sprachanalytische Methode verlangt zum Abschluss der Ausführungen über 

'Sinn' vorher noch Überlegungen dazu, wie der formale Begriff des Sinns als Verständlichkeit 

überhaupt mit umgangssprachliche Verwendungen des Ausdrucks 'Sinn' zusammenhängt.

Umgangssprachlich ist die Grundbedeutung von 'Sinn' Richtung (wie noch aus der Prägung 

'Uhrzeigersinn' ersichtlich – die Richtung, in der die Uhrzeiger laufen). Die Wahrnehmung von 

Richtungen ist Mittel des Verständnisses von Bewegungen im Raum – woher jemand oder 

etwas kommt und wohin (wenn überhaupt) etwas geht oder gerichtet ist. Dann wird 'Sinn' für 

Handlungen und da oft gleichbedeutend mit 'Zweck' verwendet – diese Verwendung hängt 

unmittelbar mit Verständlichkeit zusammen: Eine Handlung ist aus ihrem Sinn oder Zweck 

verständlich, er ist gleichsam die Richtung, die der Handelnde mit seinem Tun einschlägt oder 

verfolgt. Ferner hat 'Sinn' die Verwendung für einen Inbegriff von Fähigkeiten einer Person, 

der der 'Sinn nach etwas stehen kann'. Sie hat zunächst ihre fünf Sinne (Sehen, Hören, Riechen,

Schmecken, Tasten) und manchmal auch einen 'sechsten Sinn' (der sprachgeschichtlich 

übrigens ursprünglich der Sinn für sexuelle Differenzierung war). Wenn ihr der Sinn nach 

etwas steht, dann ist die Person auf darauf affektiv oder mit einer anderen  Einstellung 

gerichtet. Auf dieser Verwendung bauen andere auf, die den 'inneren Sinn' (Kant) oder die 

22



Seele/den Geist einer Person meinen. Schließlich haben sprachliche Äußerungen einen Sinn 

oder nicht, sind verständlich oder unverständlich (sinnlos; unsinnig; widersinnig). Es leuchtet 

ein, dass an diese Verwendung der formale Begriff des Sinns als Verständlichkeit überhaupt 

unmittelbar anschließt/angeschlossen werden kann.

Oft wird der auf sprachliche Äußerungen und der auf Handlungen bezogene Sinn 

miteinander verwechselt. Das führt zu begrifflichen Missverständnissen, die sich an 

Überlegungen zum hochstufigen und schwierigen Begriff eines 'Sinns des Lebens' dartun 

lassen.

Auf  'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' passt nämlich keine der bisher 

unterschiedenen Grundbedeutungen von 'Sinn' unmodifiziert. 'Richtung' ist zu unspezifisch und

schwach, obwohl das Leben eines Lebewesens eine zeitliche Richtung von der Geburt bis zum 

Tod ausweist. Wahrnehmungsorgan/Fähigkeit (zu sehen, hören, riechen, tasten, schmecken 

etc.) ist nicht anwendbar, obwohl mancher, der problemlos und glücklich mit seinem Leben 

zurecht kommt, einen 'Sinn' für das Leben in dieser Bedeutung zu haben scheint. Auch der 

innere Sinn, die Seele, ist nicht der 'Sinn des Lebens', obwohl er gewiss die Instanz ist, die sich 

um ihn bekümmert (bekümmern kann, nicht muss). Am wichtigsten ist einzusehen, dass der 

'Sinn des Lebens' nicht Zweck oder Ziel oder Absicht sein kann. Denn das Leben, obwohl es 

'geführt' wird, ist keine Handlung. Es ist nicht einmal, nach Aristoteles' tiefgründiger 

Unterscheidung, eine 'Tätigkeit'. 

Aristoteles hat zwischen Handlung (ποίεσις) und Tätigkeit (πράξις) unterschieden (ein 

Vorgriff auf Abschnitt 7) und ist dabei auf eine unser Begriffssystem tief strukturierende 

Polarität gestoßen. Poiesis und Praxis sind die auf handelnde Lebewesen bezüglichen 

Kategorien, denen für primär zeitlich bestimmte Naturerscheinungen die Unterscheidung 

zwischen Ereignissen und Prozessen (Vorgriff auf Abschnittxx) und für primär räumlich 

bestimmte Gegebenheiten die Unterscheidung zwischen Dingen/Gegenständen und Massen 

entspricht. Das eine Glied der Unterscheidungen ist dadurch ausgezeichnet, dass die Instanzen 

des formalen oder sortalen Begriffs ein Identitätskriterium mit sich führen, die des 

Massenbegriffs jedoch nicht.  

Nun hat Aristoteles mit seiner großen begrifflichen Entdeckung zugleich einen begrifflichen

Fehler in die philosophische Welt gebracht. 'Leben' ist grammatisch-logisch ein Prozess oder 

eine Tätigkeit – d.h. ein Geschehen, das keinen internen Anfang und kein internes Ende hat. 

(Anfang und Ende eines Prozesses sind vielmehr jeweils Ereignisse; im Leben sind es die 

23



Ereignisse der Geburt zu einem bestimmten Zeitpunkt und des Todes zu einem bestimmten 

Zeitpunkt.) Aristoteles hat daraus geschlossen, dass das Leben selbst eine Tätigkeit ist. Da es 

Handlungen nur auf dem Hintergrund (im Kontext) von Tätigkeiten gibt, hat Aristoteles das 

Leben als eine praxis aufgefasst (und noch Tugendhat ist ihm darin gefolgt, wenn er das Leben 

einer Person als den Zusammenhang ihrer Tätigkeiten erklärt).22 Das ist aber deskriptiv 

irreführend. Denn nach seinem Beginn in der Geburt und seinem Ende im Tod sowie 

hinsichtlich vieler Ereignisse in seinem Verlauf ist das Leben wesentlich auch ein 

Widerfahrnis. Es liegt als Voraussetzung für alles im Leben diesseits der 

handlungstheoretischen Unterscheidungen, ist einfach eine Vorgegebenheit, zu der sich die 

Lebenden dann zu verhalten haben. Heidegger hat vielleicht deshalb vom Zu-Sein (im Sinn von

'ein Leben führen müssen') gesprochen. Als diese Vorgegebenheit des Zu-Seins hat das Leben 

keine Absicht, keinen Zweck, kein Ziel (sein zeitliches Ende im Tod als sein Ziel zu 

bezeichnen, wäre ein zynischer begrifflicher Fehler). Wir haben Zwecke im Leben, aber keinen

Zweck des Lebens, begrifflich auch dann nicht, wenn wir unsere Zwecke im Leben 

vereinheitlichen (z.B. dadurch, dass wir sie einem obersten Zweck unterordnen; Rousseau 

wollte mit dem Motto 'vitam impendere vero' sein Leben der Wahrheit gewidmet haben). Also 

kann 'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' nicht Zweck oder Ziel oder Absicht bedeuten, 

jedenfalls nicht ohne teleologische Verzeichnung seines deskriptiven Charakters. Schließlich 

kann 'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' auch nicht einfach 'Verständlichkeit' bedeuten 

wegen des deskriptiven Charakters von 'Leben' als Zu-Sein. Wir haben zu unserem Leben nicht

die Distanz, es bloß verstehen können zu wollen. 

 Ich habe deshalb vorgeschlagen23, die Verständlichkeit im Kontext von 'Sinn des  Lebens' 

zur attributiven Modifikation herabzusetzen und den Sinn des Lebens als seine Annehmbarkeit 

als verständlich für den das Leben Führenden aufzufassen. Die Relativierung auf den das 

Leben Führenden trägt dem deskriptiven Umstand Rechnung, dass niemand über den Sinn des 

Lebens eines anderen urteilen oder ihn etwa gar bestreiten kann. Wenn mir jemand sagte 'Dein 

Leben ist sinnlos' hielte ich das für eine Unverschämtheit oder würde einfach mit den Schultern

zucken. Denn der Beurteiler des Sinns meines Lebens sagte der Sache nach nur 'Ein Leben wie 

Deines will ich nicht führen'. Er spräche nur über sich selbst und bestätigte damit wider Willen 

den Bezug der Lebenssinnfrage auf den sie Stellenden, den Bezug also, den Heidegger 

'Jemeinigkeit' genannt hat.

22 Politik 1254 a 5-7; Tugendhat: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung, Frankfurt am Main 1979, 211 f.
23 In Das verstandene Leben (2006; rev. 2016), auf: www.emilange.de.

24

http://www.emilange.de/


Die Relativierung der Lebenssinnfrage auf den das Leben Führenden und die Frage 

Stellenden trägt auch dem Umstand Rechnung, dass das Leben wesentlich aus 

Tätigkeiten/Handlungen und  Widerfahrnissen besteht und grundlegend selbst ein Widerfahrnis

ist (religiös würde man wohl von 'Geschenk' reden).

      4. Sprache und Intentionalität

Die beiden für den Titel dieses Abschnitt zusammengefügten Ausdrücke bilden ein anderes 

Paar als Person/Gegenstand und Sinn/Bedeutung. Sie haben keinen sinnvollen kontrastiven 

Gebrauch. Vielmehr ist ihr Verhältnis eins von Bedingung und Bedingtem – umstritten in der 

Philosophie ist, in welche Richtung die Abhängigkeit läuft.

Wenden wir uns zunächst dem Begriff der Sprache zu. Obwohl Wittgenstein die Wendung 

zur Sprache – zunächst als Wendung zu den Sätzen, dann zu den Sprachspielen – herbeigeführt

hat, war er skeptisch, ob wir einen Begriff der Sprache haben. Er glaubte, dass wir den 

allgemeinen Ausdruck Sprache mit den Sprachen, die wir erlernt haben, erworben haben und 

dass er zwar gleichsam wie ein formaler Begriff funktioniert, aber dann die Vielheit der 

natürlichen Sprachen und mit ihnen verwandter Zeichensysteme meint (Deutsch, Englisch, 

Französisch, Spanisch etc.; die Sprache der Principia Mathematica und andere formale 

Zeichensysteme). Dieser Sprach'begriff' ist eigentlich nur ein „Sammelname“; allgemeine 

Ausführungen über die Sprache, die einen artikulierten Sprachbegriff erforderten, soll es nicht 

geben können.24 

Wenn Wittgenstein seinen Begriff eines formalen Begriffs aus der LPA festgehalten und 

nicht nur metaphorisch weitergebildet hätte [ein formaler Begriff wie 'Satz' als 'Überschrift 

(eines Kapitels) philosophischer Grammatik25], dann hätte er Sprache als eine Instanz des 

formalen Begriffs 'Medium des Ausdrucks und der Darstellung' verstehen und ein 

auszeichnendes Merkmal aller natürlichen Sprachen angeben können. Denn seine Einsicht in 

den internen Zusammenhang von Bedeutung und Bedeutungserklärung, die dem im nächsten 

Abschnitt zu erläuternden internen Zusammenhang von Sprache und Welt zugrunde liegt, 

macht ein solches Merkmal auffällig.

Andere Medien des Ausdrucks und der Darstellung, die unter den formalen Begriff fallen, 

24 MS 109 22. - Vgl. PG X.137 (190): „ … 'Sprache' ist für mich ein Sammelname und ich verstehe darunter die 
deutsche Sprache, die englische Sprache, u.s.w., und noch verschiedene Zeichensysteme, die mit diesen Sprache 
eine größere oder geringere Verwandtschaft haben.“

25 MS 111 169.

25



sind Malerei, Bildhauerei, Architektur, Tanz, Pantomime, Schauspiel, graphische und bildliche 

Illustrationen etc. Wenn in diesen Medien etwas unverständlich bleibt und erklärt werden soll, 

muss gesprochen = sich der Sprache bedient werden. Wenn aber etwas Sprachliches 

unverständlich bleibt und erklärt werden soll, dann muss dafür wieder die Sprache selbst 

aufkommen. Manche, besonders deutsche Philosophen (von Kempski, Apel, Habermas) 

gebrauchen dafür die Formel, die Umgangssprache sei 'die letzte Metasprache'. Das is nicht gut

überlegt und irreführend. Denn eine Metasprache im formalen Sinn bezieht sich deskriptiv auf 

ihre Objektsprache, umgangssprachliche Bedeutungserklärungen aber sind normativ und 

konstituieren (vermöge des internen Zusammenhangs von Bedeutung und 

Bedeutungserklärung) der erklärten Ausdrücke. Außerdem ist eine Metasprache ihrer 

Objektsprache gleichsam vertikal übergeordnet, weil sie ausdrucksstärker sein muss; 

Bedeutungserklärungen sind dagegen gleichsam horizontale Gelenke der materialen 

Sprachspiele, sonst könnten sie nicht Bedeutungen der durch sie erklärten Wörter 

konstituieren. 

Weil die Sprache in Bedeutungserklärungen so weit wie überhaupt möglich selbsterklärend 

ist, ist sie 'universell'26; weil die Sprache zu Erklärungen aller anderen, auch außersprachlichen 

Unverständlichkeit gebraucht wird, besteht für sie auch der Anspruch, universal zu sein, 

insofern sie das einzige universelle Medium des Ausdrucks und der Darstellung ist, das wir 

kennen.

Als Medium (Mittleres; Vermittelndes) besteht die Sprache aus Sätzen (und 

Zusammenhängen zwischen ihnen: Satzsystemen oder Sprachspielen). Sätze wiederum 

bestehen aus Wörtern, sind Verknüpfungen von Wörtern. Sätze haben Sinn oder drücken einen 

Sinn aus (d.h. etwas, das verständlich ist oder zu sein beansprucht). Wörter haben Bedeutung 

(Wichtigkeit), die wesentlich in ihrem Beitrag zum Sinn von Sätzen liegt. Der selbsterklärende 

Charakter der Sprache setzt schon an ihren kleinsten bedeutungsvollen Einheiten an, den 

Wörtern. Denn die Bedeutung von Wörtern kann so wesentlich erklärt werden, dass 

Wittgenstein direkt sagen konnte: „Die Bedeutung des Wortes ist das, was die Erklärung der 

Bedeutung erklärt.“27 

Das lässt sich an hinweisenden oder ostensiven Bedeutungserklärungen am deutlichsten 

demonstrieren. Mit ihnen wird die Bedeutung von Wörtern (Ausdrücken) zunächst für in der 

26 Den Ausdruck 'universelles Medium' hat der Logiker Jean van Heijenoort gebildet, aber ich erkläre ihn weiter als er:
vgl. 'Logic as Language and Logic as Calculus', Synthèse 1967.

27 PU Abschn. 560.

26



Wahrnehmung oder im tätigen Umgang Gegebenes mit der Satzform 'Dies ist ein/der/das …' in

Verbindung mit einer Zeigegeste '– –˃' auf Elemente der Wirklichkeit als Muster geeicht28. 

Wenn hinsichtlich eines so erklärten Wortes eine Unklarheit oder ein Missverständnis auftritt, 

dann kann zur (Er-)Klärung statt des Wortes das Muster selbst in den Satzkontext eintreten, 

z.B. in der Satzform 'Es sieht doch/doch nicht aus wie dies – –˃'. Das Wort wird in diesem Fall 

also durch das Muster seiner ostensiven Erklärung selbst ersetzt. Das demonstriert zunächst die

Äquivalenz von Bedeutung des Wortes und seiner ostensiven Erklärung. Aber Nachdenken 

über die Implikationen dieser Praxis führt vor allem hinsichtlich des Verhältnisses von Sprache 

und Wirklichkeit zu weiter reichender Einsicht.

Wenn man sich nämlich fragt, ob denn die Muster in ostensiven Bedeutungserklärungen zur

Sprache gehören oder zur Wirklichkeit, dann ist es „das Natürlichste, und richtet am wenigsten 

Verwirrung an, wenn wir die Muster zu den Werkzeugen der Sprache rechnen“, auch wenn sie 

nicht „zur Wortsprache gehören“.29 Das aber heißt, dass zwischen Sprache und (vorbehaltlich 

einer noch vorzunehmenden terminologischen Korrektur) Wirklichkeit ein internes, 

wesentliches oder notwendiges Verhältnis besteht – eine Relation, die nicht nicht bestehen 

kann. Sprache ist schon als Medium objektiv und wesentlich auf die Wirklichkeit bezogen oder

gerichtet. Dass das wesentlich auf dem Selbsterklärungspotential der Sprache beruht, hat 

Wittgenstein in dem schon angeführten Résumé seiner Überlegungen zu ihrem Begriff 

festgehalten: 

„Die Verbindung von Sprache und Wirklichkeit ist durch die Worterklärungen 

gemacht, – welche zur Sprachlehre gehören, so dass die Sprache in sich geschlossen, 

autonom, bleibt.“30

Diese Art Gerichtetheit ist in der Tradition der Philosophie Intentionalität genannt worden. 

Der Ausdruck ist vom lateinischen Verb intendere abgeleitet, das viele verwandte Bedeutungen

hat, von denen hier zwei interessieren – sich richten auf und beabsichtigen. Das Substantiv 

intentio bedeutet Anspannung, Aufmerksamkeit; dann Absicht und, in der Rechtssprache, 

Anklage. 

Über die Grundbedeutung sich richten auf hängt Intention mit dem Begriffsfeld von Sinn 

28 Von 'eichen' (calibrate) in diesem Zusammenhang hat zuerst David Pears gesprochen. (The false Prison, 2 vol., 
Oxford 1988-89. Er legte ausführlich dar, dass 'agreement in judgements' und 'calibration on standard objects' die 
beiden wichtigtsen 'stabilizing ressources' für sprachliche Bedeutung sind. (Z.B. Vol.II, 368 „standard objects and 
reassuring interlocutors“.)

29 PU Abschn. 16.
30 Philosophische Grammatik IV. 55 (97).

27



zusammen, dessen Grundbedeutung ja auch Richtung war. In der Bewusstseins-

philosophischen Tradition der Neuzeit ist, in der Aufnahme mittellateinischer philosophischer 

Terminologie, Intentionalität dem Bewusstsein von etwas (einem 'Gegenstand') oder dem Geist

als Wesensmerkmal zugeschrieben worden. Im Philosophieren nach der Wendung zur Sprache 

wird als der erste Ort von Intentionalität die Sprache als Medium des Sinns aufgefasst.

Das erscheint zunächst paradox vor allem angesichts der Bedeutung von Intention als 

Absicht. Absichten haben zunächst und wesentlich Personen in ihrem Tätigsein und Handeln. 

Für die Personen ist die Sprache eine Technik des Ausdrucks und der Darstellung, derer sie 

sich gewohnheitsmäßig, aber auch ausdrücklich beabsichtigend bedienen, wenn sie etwas zu 

verstehen geben wollen. Intentionalität qua Absichtlichkeit scheint die Sprache dann nur 

abgeleiteter Weise kennzeichnen zu können, denn gewiss haben Menschen die Sprache 

erfunden und geschaffen (und sich an ihr zu Personen entwickelt, gebildet).

Aber der Anschein von Paradoxie trügt. Handeln ist wesentlich Verhalten aus einem Grund 

bzw. Gründen. Ein Grund aber ist, was sich für eine Meinung oder eine Handlungsweise sagen 

lässt. Die Absicht einer Handlung ist ihr erster und unmittelbarer Grund und nach diesem 

Grund muss man einen Handelnden im Zweifelsfall fragen (können). Es besteht also ein 

interner Zusammenhang zwischen dem Begriff des Handelns und der Sprache; anders 

ausgedrückt: Mit Handeln im Vollsinn rechnen wir nur bei sprechenden Lebewesen, Personen. 

[Andere Lebewesen und Entitäten bewegen sich/sind beweglich und wirken auf (und in) ihre(r)

Umgebung, aber sie handeln nicht.] Wenn Personen also mit und in einer ausgebildeten 

Sprache leben und diese durch ihre Regeln ihr sich äußern Wollen sowohl möglich macht als 

auch beschränkt, ist es durchaus nicht paradox, die Sprache als Medium des Sinns für den 

ersten Ort der Intentionalität und die Intentionalität der Person für durch die Verfügung über 

die Sprache bedingt zu halten.

Die Verwendung von intentionalem Ausdruck und intentionalen Darstellungen – bei Sätzen 

liegt Intentionalität darin, dass sie erfüllbar oder nicht-erfüllbar bzw. (im assertiven Modus) 

wahr oder falsch sein können – ist als eine grundlegende Weise der Modalisierung zu 

verstehen. In ihnen haben Menschen das sie Umgebende einer Umwelt (ihre ökologischen 

Nische) in die Welt als einen Raum von Möglichkeiten distanziert, von denen die in einem 

gegebenen Fall jeweils zutreffende ausgewählt und alle anderen (darunter die 

entgegengesetzte) ausgeschlossen werden.

In der Verfassung der Umgangssprachen als sich weitestgehend selbst erklärender Medien 

28



des Ausdrucks und der Darstellung liegt schließlich eine objektive Rechtfertigung für die 

sprachanalytische Methode der Philosophie. Sie bestehen aus vielen verschiedenen 

Sprachspielen (= Wort- und Satzverwendungen und den in ihnen gestifteten 

Zusammenhängen). Wir erlernen sie in einem langen Prozess des Aufwachsens und der 

Bildung praktisch zu beherrschen, lange bevor wir anfangen können, darüber nachzudenken, 

was wir da können und tun. Unser implizites Verstehen bleibt uns ohne reflexive Anstrengung 

unübersichtlich. Wenn man nun an Übersichtlichkeit und Durchsichtigkeit des eigenen 

Verstehens ein Interesse nimmt, hat man ein objektives (in der Unübersichtlichkeit des 

vorreflexiven sprachlichen Verstehens begründetes) Motiv zu philosophieren, von den 

verschiedensten subjektiven Motiven dazu ganz abgesehen. Damit, das Implizite explizit 

machen zu wollen, nimmt die sprachanalytische Philosophie das alte Motiv reflexiver Klärung 

auf, dessen klassische Formulierung die Frage nach31 der Zeit von Augustinus von Hippo 

gewesen ist: „Quid est ergo tempus. Sie nemo ex me quaerat, scio; si quaerentem explicare 

velim, nescio.“

5. Welt und Wirklichkeit

So wie ›Gegenstand‹ und ›Person‹ die formalen Ausdrücke für die grundlegenden 

Einzelheiten unseres Begriffssystems sind, sind ›Welt‹ und ›Wirklichkeit‹ Ausdrücke für 

umfassendste Allgemeinheiten. In einer Explikation der Strukturen des Alltagsverstehens 

bedarf es beider Ausdrücke wegen des Unterschied von Sinn als Verständlichkeit überhaupt 

und Wahrheit/Falschheit bzw. Erfülltheit/Nicht-Erfülltheit andererseits.

'Welt' drückt, weil es die grammatischen Artikel, Quantoren und den Plural  erlaubt, auch 

einen sortalen Begriff für Gesamtheiten aus [z.B. 'die Welt des Sports'. Interessanterweise 

meinen wir mit solchen Verwendungen des Weltbegriffs vor allem alle (personen), die zu dieser

Gesamtheit gehören. Damit wahrt auch die sortale Verwendung von 'Welt' den begrifflichen 

Zusammenhang mit 'Person', in den die formale Verwendung gehört.] 'Wirklichkeit' dagegen ist

ein abstrakter Ausdruck  für die mittlere Modalität zwischen Möglichkeit und Notwendigkeit. 

31 Confessiones XI 14. Übersetzung: „Was aber ist die Zeit? Wenn niemand mich fragt, weiß ich es; wenn ich es einem
Fragenden erklären soll, weiß ich es nicht.“ Man weiß implizit, was Zeit ist (kann Ausdrücke für zeitliche 
Bestimmungen selbstverständlich verwenden), hat aber nicht die Übersicht für eine explizite Erklärung. Vgl. unten 
Abschnitt 6.

29



Um die Wort- und Begriffsgeschichte von 'Welt' muss man sich sprachanalytisch nicht 

kümmern. Denn weil Wittgenstein zuerst klar den Begriff eines formalen Begriffs erfasst hat, 

hat er auch als erster 'Welt' als formalen Begriff erklärt. Er ist in der LPA die Variable, die 

durch die allgemeine Form der Satzes ausgedrückt wird. (LPA 4.5; 6) 

Bis zu Wittgenstein hat Philosophie sich grundlegend als Wissenschaft und letztlich 

Metaphysik (die Wissenschaft von allem)  verstanden und deshalb einen kosmologischen 

Begriff der Welt als Gesamtheit des Seienden (Vorhandenen) verwendet. Wittgenstein dagegen 

braucht zwei Ausdrücke, 'Welt' und 'Wirklichkeit' als formale Ausdrücke für Gesamtheiten von 

allem, weil er zwischen ihnen einen durch die Sprachvermittlung unseres Verstehens gestifteten

Zusammenhang sah.

 Nach einer konzisen Formulierungen Wittgensteins für den Zusammenhang von Sprache 

und Wirklichkeit (PG 98) beruht dieser für die sprachanalytische Auffassung auf den 

(möglichen) Worterklärungen, die zu Sprachlehre (= Grammatik) gehören, so dass die Sprache 

in sich geschlossen, autonom bleibt. 

Dass Wittgenstein in dieser Formulierung 'Wirklichkeit' schrieb, hat einen Grund in seiner 

intellektuellen Entwicklungsgeschichte. In seinem ersten Buch LPA hatte er für die Gesamtheit 

des Subjekten (Personen) Gegebenen zwei Ausdrücke verwendet, die miteinander 

zusammenhängen: 'Welt' und 'Wirklichkeit'. In dieser Zweiheit ist schon in der Ontologie der 

LPA auf die methodische Grundeinsicht der sprachanalytischen Auffassung Rücksicht 

genommen: Dass Subjekten/Personen das Gegebene objektiv nur in den Sätzen der Sprache 

zugänglich ist. Natürlich sehen, hören, riechen, schmecken und tasten wir Gegebenes auch, 

aber objektiv (d.h. mindestens: intersubjektiv nachprüfbar) wird es uns nur als in Sätzen 

Dargestelltes. 

Die Sätze, für die sich die LPA vor allem interessiert, sind Aussagesätze: Sätze, die in 

Behauptungen (erhobenen Wahrheitsansprüchen) verwendet werden können. Diese Sätze sind 

wesentlich wahr oder falsch, wenn sie behauptet werden. Aber um wahr und (oder) falsch zu 

sein, müssen sie sinnvoll = verständlich sein, wobei der Sinn von Aussagesätzen gerade in 

ihrem wahr-oder-falsch sein Können, ihrem Wahrheitswertpotential besteht. Die beiden 

Ausdrücke 'Welt' und 'Wirklichkeit' hängen mit den Sätzen und über sie mit der 

Unterscheidung zwischen Wahrheit-oder-Falschheit einerseits und Sinn = Verständlichkeit 

andererseits zusammen. Welt war für Wittgenstein die Gesamtheit der Tatsachen (= wahren 

Sätze), Wirklichkeit die Gesamtheit des Sinnvollen = Verständlichen. Trotzdem heißt es in LPA

30



2.063: „Die gesamte Wirklichkeit ist die Welt.“ 

Das ist mit der von ihm gegebenen Erklärung nicht auf Anhieb vereinbar. Mit der 'gesamten

Wirklichkeit' muss hier die Gesamtheit der wahren Sätze + die Gesamtheit der falschen Sätze +

die Gesamtheit der noch unentschiedenen Sätze gemeint sein. Vereinbar mit der gegebenen 

Erklärung wird es durch die Deutung, dass Wittgenstein mit der inklusiven Erklärung von 

Wirklichkeit in LPA 2.063 festhalten wollte, dass für unser im Satzverstehen gründendes 

Verständnis überhaupt das Gegebene und als wahr Einsehbare völlig bestimmt nur ist im Lichte

auch der (als falsch) ausgeschlossenen und der als noch unentschieden eingesehenen 

Möglichkeiten. Sofern diese Deutung einzuleuchten vermag, kann mit Bezug auf sie 

Wittgensteins Erklärung aufrecht erhalten werden, Wirklichkeit enthalte alle Möglichkeiten 

(alles Sinnvolle/Verständliche), Welt alles Wahre (Tatsächliche). 

Diese Zuordnung beachtet nun aber einen im Deutschen32 bestehenden sprachlichen 

Zusammenhang nicht – den zwischen 'Wirklichkeit' und 'wirken': 'Wirklichkeit bedeutet auch 

'alles was wirkt (oder bewirkt ist)'. Der Ausdruck spielt damit auf ursächliche Beziehungen an, 

die faktische, nicht bloß symbolisch darstellende (sprachliche) sind. Von dieser Beobachtung 

her hätte es für Wittgenstein als jemanden, der zwar lange in England gelebt, aber fast immer 

Deutsch geschrieben hat, nahe liegen können, die Zuordnung genau umgekehrt vorzunehmen, 

und die Welt als alles Sinnvolle/Verständliche, die Wirklichkeit als alles Wahre/Tatsächliche 

umfassend zu verstehen. 

Ich schlage vor, diese Korrektur vorzunehmen und beizubehalten. Denn der für 

Wittgensteins Wahl vermutlich ausschlaggebende Zusammenhang des Ausdrucks mit den 

alethischen Modalitäten Möglichkeit und Notwendigkeit bleibt auch so erhalten, aber ein von 

Wittgenstein nicht beachteter Zusammenhang wird zusätzlich berücksichtigt. Infolgedessen 

schreibe ich von nun an statt 'interne(r) Relation (Zusammenhang) von Sprache und 

*Wirklichkeit' vom internen Zusammenhang von Sprache und Welt. 

Die bisher behandelten formalen Grundbegriffe des Alltagsverstehens bilden die vier 

Pfeiler des rationalen Rahmens (des 'Raums der Gründe'), den sie für das Verstehen 

aufspannen. Alle weiteren formalen Begriffe sind Fortentwicklungen des mit und in diesem 

Rahmen möglichen Gegebenen. Mit der Bindung des Ausdrucks 'Wirklichkeit' an auch 

faktische und ursächliche Beziehungen ist in die Unterscheidung von 'Welt' und 'Wirklichkeit' 

der Unterschied zwischen dem Raum der Gründe und dem Raum der Ursachen in den 

32 In den stärker vom Lateinischen geprägten europäischen Sprachen besteht der Zusammenhang nicht.

31



wesentlich mit dem Ausdruck 'Welt' (= alles Verständliche) aufgespannten Raum der Gründe 

einbezogen. Auch das ist eine Implikation dessen, dass in unserem alltäglichen Begriffsystem 

von vornherein zwischen uns und allem anderen, zwischen Person und Gegenstand 

unterschieden wird.

6. Raum und Zeit

Durch Raum und Zeit ist die Wirklichkeit mit einem umfassenden Identifizierungssystem 

für Einzelnes versehen. Räumliche und zeitliche Bestimmungen beantworten u.a. die Fragen 

nach 'Wo?' und 'Wann?'. Konkrete Einzelne haben Identitätskriterien, Merkmale, die 

entscheiden, wann etwas dasselbe ist oder ein anderes. Für die Bestimmung dessen spielen 

räumliche und zeitliche Kennzeichnungen eine entscheidende Rolle. Z.B. ist das 

Identitätskriterium für ein Lebewesen seine Geburt (ein zeitliche Ereignis, das datiert werden 

kann) an einem bestimmten Ort (ein räumlich Einzelnes) und sein kontinuierlicher Lebensweg 

durch den Raum während der Zeit seiner Lebensdauer (ein Prozess) bis zu seinem Tod (dem 

den Lebensprozess abschließenden Ereignis). Wenn sein Ort zu einem bestimmten Zeitpunkt 

auf seinem Lebensweg liegt, dann ist es dasselbe wie zu einem früheren Zeitpunkt an einem 

anderen Ort auf dem Lebensweg, sonst ein anderes.

Raum und Zeit sind umfassende Rahmen, räumliche und zeitliche Bestimmungen bilden für

das uns in Wahrnehmung und tätigem Umgang Gegebene ein durchdringendes Gerüst. Aber 

obwohl umfassend, sind sie nicht allumfassend. Regeln jeder Art (logische, grammatische, 

semantische, arithmetische, geometrische) haben keinen wesentlichen räumlichen oder 

zeitlichen Index, da sie vermöge der Universalität des Mediums Sprache im Prinzip überall 

und jederzeit erklärt werden können. Es könnte daher nahe liegen zu folgern, dass die Welt als 

das Insgesamt des Sinns/des Verständlichen im Unterschied zur Wirklichkeit als dem 

Insgesamt des Tatsächlichen oder empirisch  Möglichen nicht in Raum und Zeit sei. Aber das 

wäre irreführend, weil Regeln paradigmatischer Anwendungen bedürfen und diese sowohl 

räumliche als auch zeitliche Bestimmungen haben können als auch wirklich sind. Dennoch 

bleibt es dabei, dass insofern nicht alles in Raum und Zeit ist, als nicht alles sinnvoll mit 

räumlichen und zeitlichen Bestimmungen verknüpft werden kann.

Es gibt sprachgeschichtliche Hinweise darauf, dass im natürlichen Verstehen des Alltags 

räumliche Bestimmungen einen Vorrang vor zeitlichen haben. Zunächst hat der zeitliche 

32



Ausdruck 'Gegenwart' ursprünglich räumlichen Sinn gehabt und das in Wahrnehmung und 

tätigem Umgang direkt Gegebene bezeichnet. Sodann hatten für die formale Begriffe 

ausdrückende Verwendungen von räumlichen und zeitlichen Bestimmungen in der älteren 

Sprache die Ausdrücke 'Raum' und 'Zeit' nicht von vornherein Verwendung. Stattdessen 

wurden indefinite Pronomina verwendet, 'irgend' (im Sinn unseres heutigen 'irgendwo') für 

Räumliches, 'irgends' (im Sinn unseres heutigen 'irgendwann') für Zeitliches. Im Aufbau der 

älteren Sprache war die Zeit also, in grammatischer Metapher gesprochen, der Genitiv des 

Raumes.

'Raum' und 'Zeit' als formale Begriffe ausdrückend sind tatsächlich die indefiniten 

Pronomina korrespondierenden Nomina, sind 'Nominalisierungen'. Aber die aus der älteren 

Sprache belegbaren Korrespondenzen sind unvollständig. Tatsächlich nominalisiert 'der Raum' 

sowohl 'irgendwo' als auch 'so-und-so groß/klein (hoch, tief, breit etc.)'. Ebenso 'die Zeit' 

sowohl 'irgendwann' als auch 'so-und-so lange/kurz (etc.)'. 

Zunächst bedarf es einer Überlegung dazu, warum überhaupt räumliche und zeitliche 

Bestimmungen für das Verständnis des Wirklichen erforderlich sind. Im Gesamt des uns als 

Einzelne Gegebenen gibt es wesentlich der Selbstbewegung Fähige, nämlich die Lebewesen. 

Lebewesen sind Tiere oder Menschen. Personen sind menschliche Lebewesen, also auch 

beweglich und Selbstbewegung fähig. Es ist der Sachverhalt Bewegung, der uns zeitlicher 

zusätzlich zu räumlichen Bestimmungen bedürftig macht.

Freilich ist uns nicht zwingend vorgegeben, was wir als jeweils räumlich (primär 

räumlichen Bestimmungen zugänglich) oder primär zeitlich (….) behandeln. Dieser Umstand, 

für den ich gleich Beispiele geben werde, ist ein gebotener Anlass für den generell gültigen 

Hinweis darauf, dass unsere Begriffsbildung Interessen-abhängig ist. Wittgenstein hat das ganz

allgemein festgestellt: „Begriffe leiten uns zu Untersuchungen. Sind der Ausdruck unseres 

Interesses, und lenken unser Interesse.“ (PU § 570) Was wir als primär räumlich oder als 

primär zeitlich bestimmt auffassen, ist weitgehend interessengeleitet.

Kennzeichnungen von Ereignissen (z.B. ›Deutschlands erster Sieg bei einer 

Fußballweltmeisterschaft 1953 in der Schweiz‹) können auch, wie im kursivierten Bestandteil 

des Beispiels, räumliche Bestimmungen enthalten, aber sie stehen nicht im Vordergrund des 

Interesses. Andererseits hat primär räumlich Bestimmtes notwendig auch zeitliche Aspekte. 

Eine Artefakt wie ein Stuhl z.B. ist in unserem Begriffssystem ein räumlich und funktional 

bestimmtes Einzelnes – er hat eine bestimmte Gestalt oder Form und die Funktion, als Möbel 

33



zum Sitzen zu diesen (und deshalb in entsprechender Weise räumlich dimensioniert sein zu 

müssen). Aber als Artefakt ist ein Stuhl notwendig irgendwann von jemandem hergestellt 

worden und wird vermutlich, abhängig von den Materialien, aus denen er gefertigt ist, 

irgendwann seiner Funktion, ein Möbel zum Sitzen zu sein, nicht  mehr dienen können. Ein 

Stuhl hat also auch zeitliche Aspekte. Aber die interessieren uns bei der Bildung des 

räumlich/funktional bestimmten Begriffs eines Stuhls nicht. Für seine zeitlichen Aspekte 

kommen in diesem Teil der Sprache andere Züge auf als die kategoriale Bestimmtheit des 

Ausdrucks(-Typs) selbst – z.B. finite Verbformen wie 'ist hergestellt worden' und 'ist 

zerbrochen/wird unbrauchbar werden'.

In der Charakterisierung der zeitlichen Aspekte eines räumlich bestimmten Artefakts ist 

schon implizit in Anspruch genommen, dass es auch primär ausschließlich zeitlich bestimmte 

Gegebenheiten gibt. Der Lebenslauf einer Person, ein Prozess von bestimmter Dauer, ist 

begrenzt durch die Ereignisse der Geburt zu seinem bestimmten Zeitpunkt (Datum) und des 

Todes irgendwann. Die in diesem Satz kursivierten Ausdrücke bezeichnen entweder formale 

Ausdrücke (Prozess-Dauer; Ereignis-Zeitpunkt) oder Gegebenheiten (Geburt, Leben, Tod), die 

primär zeitlich bestimmt und zu bestimmen sind.

Die Bestimmung unserer Begriffsbildung durch Interessen wird im Allgemeinen deutlich 

aus dem Umstand, dass unser alltägliches Begriffssystem 'von uns  aus' (von den Sprechern der

Sprache aus) aufgebaut ist. Der erste Beleg dafür ist, das 'Person' zur den formal-ontologischen

Grundbegriffen Sinn-Sprache-Person-Welt/Wirklichkeit gehört. Im Kontext von Raum und 

Zeit wird das weiter daran deutlich, dass deren Verständnis durch den von Indikatoren 

gebildeten, in der Grammatiktheorie so genannten ›Raum der Deixis‹33 (= des Hinweisens 

/Aufzeigens) aus aufgebaut ist. Für jeden Sprecher der Sprache ist implizit in jeder Situation 

sein Verständnis von den Koordinatennullpunkten dieses Raumes aus bestimmt, die durch die 

deiktisch verwendbaren Pronomina 'ich/du', 'hier', 'jetzt' und 'dies/jenes' bezeichnet sind. Diese 

Indikatoren stehen in Kontrast-Beziehungen, die z.T. schon in der Schrägstrichschreibweise 

angedeutet sind, bei 'hier' durch 'da/dort' (etc.) und bei 'jetzt' durch 'eben/vorhin' und 

'dann/später' gebildet werden. In diesen Kontrasten schaffen die Indikatoren eine primäre 

Ebene der kontextbezogenen Individuation und Identifizierung von Gegebenheiten, bei 

Personen durch die Personalpronomina per se34, bei 'dies' nicht ohne Hinzufügung eines 

33 Vgl. Peter Eisenberg: Der Satz – Grundriss der Deutschen Grammatik, Stuttgart 2006, 169 ff.
34 Vgl. S.  17 Fußnote 31. Von 'individuation per se' spricht auch Roderick Chisholm: Person and Object – A 

Metaphysical Study, London 1976. Was den Personenbegriff angeht, ist das Buch eine Enttäuschung, weil es sich 
darauf beschränkt, den Begriff des Boethius („an individual substance of a rational nature“) zu erneuern (137, 204, 

34



Ausdrucks, der einen sortalen Begriff ausdrückt ('dies Tier'). Objektiv wird kontextbezogene 

Identifizierung nur dadurch, dass die entsprechenden deiktischen Ausdrücke in 

Ersetzbarkeitsrelationen zu Kennzeichnungen (der Form 'dies so-und-so') und Eigennamen 

stehen. Eine ausgezeichnete Rolle spielen dabei lokalisierende Kennzeichnungen (der Form 

'dies so-und-so hier/da/dort/bei X/neben Y/an Z'). Die Komplexität des sich daraus ergebenden 

einheitlichen, räumlich/zeitlichen Systems zur Identifizierung ist in der Analytischen 

Philosophie ein Stück weit aufgeklärt worden.35

Die Darstellung, die ich hier gebe, sieht von den komplexen Einzelheiten ab und beschränkt

sich auf den formal-ontologischen Grundriss. Der mit dem Personenbegriff einhergehende 

Begriff eines Lebewesens hat auch zeitliche Aspekte – Lebewesen sind räumliche Einheiten, 

insofern sie eine im Raum bewegliche und sich bewegende Gestalt (Form) haben, aber auch 

Einheiten in der Zeit, insofern sie geboren werden und sterben und der Prozess ihres Lebens 

zwischen diesen beiden Grenzereignissen eine bestimmte Dauer hat. Raum und Zeit sind für 

das uns in Wahrnehmung und tätigem Umgang Gegebene grundlegende formale Begriffe. 

Räumliches ist, methodologisch aufgefasst, was uns mit Karten und Zeichnungen 

übersichtlich und anschaulich wird und wir mit Maßen und Gewichten vermessen. 

Entsprechend ist der Raum die Möglichkeit von Lokalisierung und Dimensionierung (Angaben

des Ortes und der Größe). Zeitliches ist, methodologisch aufgefasst, was wir mit Kalendern 

und Uhren einteilen und messen. Entsprechend ist die Zeit die Möglichkeit von 

Temporalisierungen ( Zeitangaben: der Datierung von Ereignissen und der Messung der Dauer 

von Prozessen). Formal-ontologisch aufgefasst, ist der Raum die Möglichkeit von Körpern und

Massen; die Zeit die Möglichkeit von Ereignissen und Prozessen. Die Doppelung der 

Erklärungen (methodologisch / formal-ontologisch) korrespondiert der Dualität von tätigem 

Umgang und Wahrnehmung (Betrachtung) als den Quellen der Belehrung über Gegebenes.

Körper und Massen sind die Typen räumlicher (räumlich aufgefasster oder konzipierter) 

Gegebenheiten; Ereignisse und Prozesse sind die Typen zeitlicher (zeitlich aufgefasster oder 

konzipierter) Gegebenheiten. Diese Dualitäten korrespondieren und sind zu folgern aus dem 

logischen Unterschied zwischen sortalen Begriffen und Massenbegriffen. Erstere erfassen 

gegebene Einheiten und führen Identitätskriterien für sie mit sich. Letztere tun das nicht. Um 

219). Das läuft, weil das mittelalterliche Weltbild mit Gott und den Engeln die Existenz rein rationaler 
überindividueller Naturen voraussetzt, darauf hinaus, eine Person als endliche Inkarnation von Rationalität zu 
verstehen – auch ein Fall von 'falsch aufgezäumt'.

35 Etwas pauschal von Peter Strawson: Individuals (1959), stärker im einzelnen vor allem von Ernst Tugendhat: 
Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt am Main 1976, Vorlesungen 26-28.

35



von unter Massenbegriffe fallenden Gegebenheiten Einheiten zu bilden, muss den Ausdrücken 

für sie ein (wie immer ungenauer) quantifizierender Ausdruck hinzugefügt werden (ein Stück 

Holz, ein Schluck Wasser; ein wenig Schlaf, eine Weile Wartens, ein kurzes/langes Leben).

Der Ausdruck 'Möglichkeit' in den Erklärungen für Raum und Zeit rechtfertigt sich schon 

aus ihrem Variablen-Charakter als formale Begriffe. Für Variablen als eine Art von 

Allgemeinheiten kann und muss jeweils ein konkreter bezeichnender Ausdruck eingesetzt 

werden, damit etwas Bestimmtes gesagt, zu verstehen gegeben ist. Räumliche und zeitliche 

Bestimmungen sind daher eine Art von modalen Bestimmungen. Bei dieser Angabe ist daran 

zu erinnern, dass Modalisierung, wie weiter oben (S.20) bereits angemerkt, die Sprache, den in 

ihr ermöglichten Ausdruck und die in ihr möglichen Darstellungen ganz grundlegend 

charakterisiert.

7. Belebtes und Unbelebtes

Die Unterscheidung zwischen Belebtem und Unbelebtem (Totem) wird durch die 

unvermeidliche Selbst-Bestimmung der Personen als Lebewesen impliziert. (Animalische) 

Lebewesen werden geboren und sterben und das Resultat des Prozesses des Sterbens ist das 

Ende des Lebens im Tod, der Übergang von Lebendigem ins Unbelebte.

Die Angabe eines indefiniten Pronomens, das durch 'Lebewesen' nominalisiert würde, ist 

komplizierter als bei den bisher behandelten formalen Begriffen. Darin wirkt sich aus, dass wir 

mit der den Personenbegriff bedingenden Unterscheidung zwischen 'jemand' und 'etwas' 

unserem Verstehen die Struktur gegeben haben, uns von allem anderen kategorial zu 

unterscheiden und zugleich in allem Verständnis von uns auszugehen. 

Entsprechend sind 'irgendeiner' und 'irgendeine' indefinite Pronomina für männliche und 

weibliche Personen. Dass wir uns von allen anderen Lebewesen abheben, wird daran deutlich, 

dass dem sächlichen 'irgendein', wenn es für ein Lebewesen, das nicht Person ist, verwendet 

wird, ein Ausdruck für eine Gattung oder eine Art hinzugefügt werden muss, um etwas 

Bestimmbares zu sagen (irgendein Tier; irgendein Hund). Dass wir uns darüber hinaus auch 

von allem anderen abheben, wird daran deutlich, dass 'irgendein' auch für Unbelebtes 

verwendet werden kann (irgendein Gegenstand im Sinn von materiellem Objekt, z.B. ein 

Artefakt: irgendeine Schüssel; oder im Sinn von natürliches Objekt: irgendeine Blume).

36



Für Lebendiges gegenüber Unbelebtem ist das Andauern eines Stoffwechselprozesses 

definitorisch; für Tiere und Menschen (Personen) im Unterschied zu Pflanzen die Fähigkeit zur

Selbstbewegung mit dem Potential der Ortsbewegung (Ortsveränderung).

Wie grundlegend die Unterscheidung ist, kann durch eine Erläuterung der unterschiedlichen

Weisen des Verstehens deutlich werden, die mit beiden Kategorien verbunden sind. Sie können 

metaphorisch als Verstehen 'von innen' im Unterschied zu 'von außen' charakterisiert werden.

Bei der Erläuterung des ersten Glieds der metaphorischen Entgegensetzung wird einmal 

mehr deutlich, dass unser Verstehen von uns ausgeht, da das Verstehen von Lebendigem vom 

Komplexen zum Einfacheren hin aufgebaut ist (top down). Denn was 'von innen' heißt, muss 

am Fall des Personenverstehens erläutert werden. Dieses Verstehen rechnet damit, dass die 

einzelnen Gegebenheiten des Bereichs eine eigene Perspektive auf ihr Wirken oder tätig sein 

haben. Zentrales Beispiel ist das Handeln einer Person. Handeln ist Verhalten aus einem 

Grund/aus Gründen. Ein Grund ist, was sich für das Tun sagen lässt. Der einfachste Grund für 

eine Handlung ist ihre Absicht – das, was der Handelnde in/mit seinem Tun erreichen will. Im 

Zweifelsfall muss der Handelnde schließlich nach seiner Absicht gefragt werden können.

Wir wenden Handlungsverben auch auf Tiere an – ein Fuchs will eine Maus jagen, die 

Maus fliehen und sich verstecken etc. Aber Tiere haben keine Sprache (keine Satz-Sprache, die 

wir verstünden). Sie können nicht sagen, warum sie etwas tun, und nicht nach Gründen gefragt 

werden. An die Stelle dieser Möglichkeiten von Evidenz bei Personen tritt im Verstehen von 

tierischem Verhalten ein von uns projizierter Bezugsrahmen mit Annahmen über die 

grundlegende Verhaltensantriebe und -möglichkeiten der Tiere. Das Verstehen von Tieren ist so

ein gutes Stück weit nur funktionalistisch und bleibt, verglichen mit dem Verstehen von 

Personen, schematisch und schon äußerlich.

Auch auf Pflanzen wenden wir Handlungsverben an. Eine Blume richtet ihre Blüten nach 

der Sonne aus und öffnet sie etc. Aber hier bleibt unser Verstehen noch äußerlicher, der 

zugrunde gelegte Bezugsrahmen noch rigider. Er investiert im Wesentlichen Annahmen über 

das Gedeihen der Pflanzen und die Aufrechterhaltung von pflanzlichem Stoffwechsel.

Gegenüber dem allen verstehen wir Unbelebtes nur in seinen gesetzlichen 

Zusammenhängen mit anderem und seinen Reaktionen auf unsere experimentellen Eingriffe 

und somit gänzlich 'von außen'. Bei Unbelebtem ist dafür auch ein grundsätzliches Verstehen 

vom Einfachen her zum Komplexen möglich (bottom up).

Dass die beiden Verstehensweisen irreduzibel verschieden sind, impliziert, dass nicht 

37



garantiert ist, dass sie durchgängig vereinbar sind, wenn z. B. die top-down Verstehensweise 

des Lebendigen und die bottom-up Verstehensweise des Unbelebten versuchen, dasselbe zu 

erklären. Die Versuche, die Entstehung von Leben aus Unbelebtem oder das Verhältnis von 

Geist (mind) und Gehirn (brain) zu erklären, machen u.a. deswegen den Eindruck, mit 

unlösbaren Problemen beschäftigt zu sein. 

Die erörterten Grundunterscheidungen erlauben, einen häufig zu beobachtenden 

begrifflichen Fehler zu berichtigen. Die Popularisierung der Abstammungstheorie von Charles 

Darwin36 hat dazu geführt, dass nicht wenige Zeitgenossen, die sich für besonders realistisch 

und aufgeklärt halten, sich dahin äußern, dass Menschen auch nur Tiere sind, wenn auch 

vielleicht die höchstentwickelten. Der Titel eines populären Buches über menschliches 

Verhalten war in diesem Sinn 'Der nackte Affe'.37 Diese Ausdrucksweise respektiert den 

Unterschied nicht, den wir alle in der normalen Sprache zwischen 'Lebewesen' und 'Tier' 

machen. Menschen, Tiere und Pflanzen sind Lebewesen, weil sie einen Stoffwechsel haben, 

aber Menschen unterscheiden sich eben von allen anderen Lebewesen darin, dass sie Personen 

sind, sprechende, sich der Sprache bedienende, über die Sprache verfügende Lebewesen. Dies 

ist im grundbegrifflichen Status der Ausdrücke 'jemand/Person' festgehalten, auf die der Sache 

nach niemand (= kein Jemand) verzichten kann, der sich der Sprache bedient. Jeder, der das in 

der Gleichsetzung von Menschen mit Tieren zu vergessen scheint, ist einfach begrifflich 

inkonsistent.  

Dinge und Sachen gibt es entweder einfach oder sie sind Produkte, d.h. hergestellt worden. 

Lebewesen sind geboren worden. Dinge/Sachen werden wahrnehmbar an bestimmten Orten 

und zu bestimmten Zeiten. Diese zusammen mit ihrer Beschaffenheit bestimmen ihre Identität 

– was sie sind (und wann es sich um ein und dasselbe handelt). 

Auch Personen werden wahrnehmbar an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten; aber 

weil sie selbstbeweglich sind, entscheiden Orte und Zeiten ihres wahrgenommen werden 

Könnens oder -seins noch nicht über ihre Identität. Das könnte allein die kontinuierliche 

Verfolgung ihres Weges durch den Raum während ihrer Lebenszeit. Da die Anwendung dieses 

Identitätskriteriums für Lebewesen, das auch das Identitätskriterium (das wesentliche 

36 Was sich aus biologischer Sicht verantwortlich über Darwins Theorie und ihre anthropologischen Folgen sagen lässt,
hat John Dupré: Darwins Vermächtnis – Die Bedeutung der Evolution für die Gegenwart (Frankfurt am Main 2005; 
Englisch 2003) dargelegt.

37 Aber selbst ein reflektierter Sprachphilosoph wie Donald Davidson hat den Titel seines Aufsatzes 'Rational Animals'
(Dialectica 1982; auch in: Subjective, Intersubjective, Objective Oxford 2001, 95-105) von Joachim Schulte mit 
Vernünftige Tiere (Einzelausgabe Frankfurt am Main 2006) übersetzen lassen und nicht mit 'Vernünftige 
Lebewesen', was ohne Zweifel richtig wäre.

38



Kennzeichen der Identität) für Personen ist, keinem Beobachter regelmäßig und verlässlich 

möglich ist (denn dazu müsste er sein Leben mit der beobachtenden Verfolgung des anderen 

zubringen), gibt es für Personen, um ihre Identität auszuweisen (zu belegen, wer sie sind) und 

um ihre Identität durch Dritte feststellen lassen zu können, einen Personalausweis.38 Der 

bestätigt ihre Geburt zu bestimmter Zeit an bestimmtem Ort und ersetzt in der Situation der 

Fraglichkeit der Identität einer Person die nicht verfügbare, weil nicht anwendbare 

Beschreibung ihres kontinuierlichen Weges durch den Raum durch eine mit (relativ) 

'unveränderlichen Kennzeichen' (Aussehen, das vom biometrischen Lichtbild gezeigt wird; 

Körpergröße; Augenfarbe; Fingerabdrücke; handschriftliche Unterschrift) gestützte, rechtlich 

abgesicherte ('behördliche') Bestätigung. 

Begrifflich gesehen sind also Personalausweise stets das, als was sie in Berlin (West) nach 

dem 2. Weltkrieg bis zur Ablösung des Viermächte-Status für die Stadt aus rechtlichen 

Gründen eingeschränkter Staatlichkeit dieser 'besonderen politischen Einheit' bezeichnet 

worden sind: 'behelfsmäßig'. Denn das Identitätskriterium für Personen ist begrifflich das für 

Lebewesen überhaupt – ihre Geburt an bestimmtem Ort zu bestimmter Zeit und der folgende 

kontinuierliche Weg durch Raum und Zeit. Dieses Kriterium ist empirisch nicht handhabbar. 

Der Personalausweis ist handhabbar – er ist ein lesbares Dokument und die zur Überprüfung 

der Identität einer Person Berechtigten nehmen ihn ja regelmäßig in die Hand.

Die Angaben zu Geburtsdatum und -ort sind zeitliche und räumliche Bestimmungen. Deren 

Verankerung in unserem alltäglichen Verstehen waren daher ein gebotenes Thema für die 

Klärung des Alltagsverstehens. Der Zeitbegriff wird Personen-relativ auch in der 

Thematisierung von Tätigkeiten und Handlungen gebraucht. ['Handlung' ist die 'Kategorie', auf

die die Rubrik 'Eigenhändige Unterschrift' im Personalausweis führt, weil (unter)schreiben 

wesentlich eine Handlung von Personen ist.]

In früheren deutschen Versionen eines Personalausweises gab es noch die Rubrik 

'Personenstand', in der verzeichnet war, ob eine Person ledig, verheiratet, geschieden oder 

verwitwet war. Dies trug dem Umstand Rechnung, dass Personen selten absichtlich und auf 

Dauer allein leben. Lebewesen, die Tiere oder Menschen sind, leben zeitweise oder auf Dauer 

in Gemeinschaft mit anderen Lebewesen ihrer Art. Die spekulativen Theorien über 

Lebensgemeinschaften unter Pflanzen, nach denen z.B. auch Bäume kommunizierten, mögen 

auf sich beruhen bleiben. Tiere auf alle Fälle leben in Familien, Scharen, Schwärmen, Völkern,

38 Vgl. meine Philosophie des Personalausweises Wer wir sind auf www.emilange.de.

39

http://www.emilange.de/


Rudeln, Herden und sonstigen Gruppen; Menschen leben wegen der langfristigen Abhängigkeit

ihres Nachwuchses jedenfalls anfangs und im Normalfall in Familien; später in Gruppen, die 

durch Freundschaftsbeziehungen, Nachbarschaft, ein Verhältnis als Kollegen gebildet sind; 

schließlich in Gemeinden und umfassend in Gesellschaften und Staaten. Wegen der Vorformen 

der menschlichen Gemeinschaftsbildungen im Tierreich ist die Unterscheidung zwischen 

Belebtem und Unbelebtem das entscheidende nähere Scharnier zwischen den bisherigen 

Grundbegriffen, die auch die einer bloß physikalischen Welt sein könnten, und der 

Personenwelt, deren Grundbegriffe im Rest der Darstellung Thema sein werden. Aber auch die 

bloß physikalische Welt setzt wie unser Verstehen im Ganzen Personen und die Vierfalt der 

formal-ontologischen Grundbegriffe (oben  Abschnitte 2. – 5.) voraus. (Beiläufig bemerkt, 

begrenzt das die Legitimität des Anspruchs der Physik – oder für die Physik – die 

abschließende Theorie über Alles zu sein. Die physikalische Welt ist auch nur eine Instanz des 

formalen Begriffs ›Welt‹.)

Die Verstehensweisen von Personen einerseits, Unbelebtem andererseits könnten nicht 

weiter voneinander entfernt sein. Dennoch ist in der philosophischen Tradition die Distanz 

noch übertrieben worden. Das liegt daran, dass leben vor allem als tätig sein verstanden wurde 

und das Leben (einer Person) als Zusammenhang ihrer Tätigkeiten.39 Begrifflich beruht das auf 

einer handlungstheoretischen Unterscheidung von Aristoteles, die im übernächsten Abschnitt 

erörtert wird. Aber schon hier kann deskriptiv (wie zuvor S. 16) erneut angemerkt werden, dass

das Leben einer Person gewiss nicht nur aus ihren Tätigkeiten und Handlungen besteht, 

sondern ebenso sehr aus Widerfahrnissen – dem, was uns angetan wird oder zustößt; was wir 

nur hinnehmen können und zu dem wir nur eine Einstellung finden können, ohne dass es je 

unser eigenes Tun werden könnte. Man muss sogar sagen, dass (tierisches und menschliches) 

Leben selbst nach seinem Beginn in einer Geburt und seinem Ende im Tod ein Widerfahrnis 

ist. Was immer also Leben (als Prozess) mit Tun, Tätigkeiten und Handlungen begrifflich zu 

tun haben mag, es darf mit ihnen nicht gleichgesetzt werden. Am besten wird es als 

Voraussetzung für alles Weitere im Leben (als zeitlicher Ganzheit) verstanden.

8. Tun, Tätigkeit und Handlung

39 Aristoteles: Politik 1254 a 5-7; Tugendhat 1979, 211 f.

40



Über diese Begriffsgruppe war schon im Zusammenhang von Abschnitt 3 (oben S. 15-20) 

zu handeln, weil die Grundbegriffe des Alltagsverstehens eben in einem Netz verknüpft sind 

und der Gebrauch der Sprache eine Tätigkeit ist und die Verwendungen von Sätzen in 

Sprechakten (Behauptung, Befehl, Wunsch, Frage etc.) Handlungen sind.

Als Titel für Tätig-Sein und Handeln ist der Ausdruck 'Handeln' selbst ungeeignet. Ich ziehe

den Ausdruck 'Tun' im Kontrast zu 'Leiden' vor. In dieser Verwendung fungiert der Ausdruck 

gleichsam als Überschrift zu einem Abschnitt philosophischer Grammatik. Denn wenn 

Handlungen im Kontrast zu Tätigkeiten nur Weisen des Tuns sind, kann die gleichzeitige 

Verwendung von 'Handlung' als kategorischem Ausdruck nur zur Verwirrung führen. Der 

allgemeine Begriff wäre also der des Tuns. Wie ist er erklärt? 

Die Antwort ist eine Neufassung des schon gebrauchten Kriteriums für Lebendiges. Es hat 

im Unterschied zu Unbelebtem eine eigene Sicht auf sein Verhalten. Tun ist eine Weise des 

Verhaltens, für das sich aus der Sicht dessen, dem das Verhalten zugeschrieben wird oder der es

sich zuschreibt, etwas sagen lässt – oder kurz: ein Tun ist ein Verhalten aus einem Grund. 

Nicht immer ist ein Grund ein Ziel, das der sich Verhaltende mit seinem Tun erreichen will 

(deshalb wird mit einer ›teleologischen‹ Struktur für alle Handlungsbegriffe von z.B. 

Tugendhat und Habermas zu viel behauptet). Für manche Tätigkeit (z.B. Klavier spielen) kann 

der sie Ausübende als Grund vielleicht nur anführen, dass er es kann und gern tut – aber dann 

'etwas zu tun, was er gern tut', als sein Ziel anzusprechen, legt einen hedonistischen / 

utilitaristischen Fehlschluss nahe. Zu diesem verführt zusätzlich auch die Rede von 

'Selbstzwecken' im Zusammenhang mit Tätigkeiten. Die Rede von Selbstzwecken, etwas 'um 

seiner selbst willen tun', setzt ja eine Selbstanwendung der Mittel/Zweck-Unterscheidung 

voraus: Selbstzwecke sind solche Zwecke, die für keine anderen Zwecke Mittel sein sollen; 

und diese Selbstanwendung der Unterscheidung ist nur Ausdruck der Entschlossenheit, alles 

Tun auf Zwecke zu beziehen, mit teleologischer Struktur versehen aufzufassen. 

Umfängliche Erörterungen über die Rationalitäts-Aspekte von 'Handlungen' und 

'Handlungsverstehen', die Autoren wie Max Weber und Jürgen Habermas glauben anstellen zu 

müssen, sind entbehrlich, sie folgen aus der Definition des Begriffs des Tuns im Allgemeinen. 

Man muss Gründe für Verhalten verstehen, wenn man Verhalten als Tun, Handlung oder 

Tätigkeit verstehen will. Obwohl das, was für ein Verhalten gesagt werden kann, der Grund, 

den es hat, nicht vom sich Verhaltenden selbst geäußert werden muss, muss der Grund seines 

41



Verhaltens doch aus der Sicht/Perspektive des Sich-Verhaltenden gegeben werden. Das macht 

wahrscheinlich, dass wir den Begriff des Tuns, des Verhaltens aus einem Grund, nicht hätten, 

wenn wir nicht einander Gründe für unser Verhalten gäben und d.h. wenn wir nicht als 

Personen sprechende, die Sprache gebrauchende Lebewesen wären. Mit Tun, begründetem 

Verhalten im Vollsinn, rechnen wir nur bei Wesen, die wir im Zweifelsfall nach ihren Gründen 

müssen fragen können. 

Weiter heißt das, dass die Ausdrücke für Tun zur im weiten Sinn  psychologischen Sprache 

gehören, dem Teil der Sprache, der, wie Wittgenstein gezeigt hat, eine allgemeine Einstellung 

voraussetzt, die Einnahme eines ›stetigen‹ Aspektes, der Einstellung zur Seele oder zum 

Menschen, mit der wir uns gleichen oder ähnlichen Lebewesen ein ›inneres‹ Leben a priori 

zubilligen ('innen' sind Aspekte ihres Verhaltens, die sie äußern oder verheimlichen können).

Das Tun (das logisch, wegen der Ja-Nein-Polarität aller Beschreibungen, dem in der LPA so

genannten 'logischen Raum', auch das Unterlassen einschließt – auch 'nichts tun' bzw. 'etwas 

nicht tun' kann einen Grund haben) zerfällt nun grundlegend in Tätigkeiten und Handlungen. 

Der damit gemachte, schon kommentierte Unterschied ist ein formaler, den die Sprache für das 

Tun von der Sprache für zeitlich bestimmbare Gegebenheiten im Allgemeinen übernimmt – der

Unterschied zwischen Prozessen und Ereignissen. 

Entsprechend haben Tätigkeiten wie Prozesse in erster Linie eine bestimmte Dauer, 

Handlungen wie Ereignisse einen Zeitpunkt. Tätigkeiten sind in sich 'homogenes' Geschehen, 

Handlungen Veränderungen von einem Zustand zu einem anderen. Diesen Unterschied hat 

Aristoteles als den von praxis und poiesis gefasst. Eine Tätigkeit hat kein logisch (intern) 

bestimmtes Ende, eine Handlung aber endet logisch in der Verwirklichung eines Zustandes.  

Man kann, so hat Aristoteles das ausgedrückt, schon gesehen haben und immer noch sehen, 

aber nicht ein bestimmtes Haus gebaut haben und es immer noch bauen. ('Sehen' ist ein 

schlechtes Beispiel für eine Tätigkeit, weil es eher einen Zustand bezeichnet – mit diesem 

Beispiel sitzt Aristoteles einem Mythos des 'Verbs'/'Tätigkeitsworts' auf, demzufolge jedes Verb

entweder eine Handlung oder eine Tätigkeit bezeichnet.40) D.h. aber z.B., dass 'schwimmen' 

eine Tätigkeit, eine Praxis ist, aber 'ans andere Ufer des Flusses schwimmen' eine Handlung. 

Ebenso ist bauen eine Tätigkeit (das, was Architekten und Bauleute tun), eine Mauer bauen 

(oder ein – bestimmtes –  Haus) aber eine Handlung. Viel spricht dafür, dass es Handlungen 

40 Die formale Kategorie der Zustände, die natürlich schon in der Sprache für Nicht-Lebendiges Anwendung hat, 
scheint durch die Alternative Bewegen/nicht Bewegen mit der Handlungssprache verknüpft zu sein. Wer sich nicht 
bewegt (nichts tut – mit der erforderlichen Großzügigkeit, die es braucht, weil auch Unterlassungen Tun sind), tut 
nichts, ist aber vielleicht in einem – auch 'psychologisch' zu charakterisierenden Zustand (er langweilt sich, z.B.).

42



überhaupt nur auf dem Hintergrund und im Kontext von Tätigkeiten gibt – oder jedenfalls im 

Kontext von Leben. 'Leben' ist selbst keine Tätigkeit, sondern die Voraussetzung  von sowohl 

Tätigkeiten als auch Handlungen. Denn zum Leben gehören, wie schon mehrfach betont, 

wesentlich auch Widerfahrnisse und Leiden, ja nach seinem Beginn in der Geburt und dem 

Ende im Tod ist Leben logisch gesehen vermutlich selbst ein Widerfahrnis. 

Bei 'Widerfahrnissen' darf man nicht, wie die Umgangssprache nahelegt, an 'negative' 

Geschehnisse allein denken. Auch 'Positives' kann uns ohne unser Zutun widerfahren, wir 

können mit etwas einfach Glück (gehabt) haben. 

Mit Tätigkeiten teilt Leben den logischen Charakter, ein Prozess zu sein, kein aus logischen

Gründen internes Ende zu haben: Man kann schon gelebt haben und immer noch leben.

Sprechen ist Tun, aber nicht immer besteht der Gebrauch der Sprache in bestimmten 

Sprechhandlungen. Mit jemandem plaudern, vor sich hin reden, schimpfen, fluchen, sich in 

Stoßgebeten Luft machen etc., aber auch überlegen, denken und anderer 'monologischer' 

Sprachgebrauch sind gewiss keine Sprechakte, die einzelne Handlungen aussondernde 

Identitätskriterien mit sich führen. 

Dass keine Handlungstheorie, philosophisch oder soziologisch, die Unterscheidung von 

Tätigkeiten und Handlungen beseitigen kann, liegt an ihrer tiefen Verankerung in unserm 

gewöhnlichen Begriffssystem. Aristoteles' Kriterium macht darauf aufmerksam, dass die 

Unterscheidung in der logischen Grammatik der Sprache – nämlich in den 

Folgerungsbeziehungen (Logik) der Tempora der entsprechenden Verben (Grammatik) 

verankert ist.  Die Untersuchung der Zeitsprache hat gezeigt, dass sie insgesamt auf der 

Sprache für Dinge (und Lebewesen, insbesondere Personen) und Massen aufbaut. Deswegen 

müssen Prozesse und Ereignisse an Substraten oder Dingen bzw. in Situationen verankert, 

Tätigkeiten und Handlungen Personen zugeschrieben werden. Die Nichtbeachtung der 

Unterscheidung zwischen Tätigkeiten und Handlungen ist ein im weiten Sinn logischer 

Fehler41, der wegen der tiefen Verankerung und weiten Verzweigung der formalen 

Unterscheidung, die mit ihr im Felde des Tuns fortgesetzt wird, nicht nur eine 'lokale' Störung 

und Verwirrung mit sich bringt, sondern weithin (und vor allem unkontrollierbar) 

desorientierende Folgen haben muss oder jedenfalls haben kann. 

41 Logik ist die Untersuchung und Systematisierung von Folgerungsbeziehungen. Formale Logik untersucht und 
systematisiert die formal (analytisch) gültigen Folgerungen. Aber es gibt auch materiale Folgerungsbeziehungen, sie
gehören in die Logik im weiten Sinn.

43



9. Kontexte des Tuns: Natur und Kunst (Kultur)

Der Ausdruck 'Natur' ist ein Lehnwort aus dem Lateinischen und bedeutet 'Geburt'; 

'Natur(gesetz)', 'Lauf der Dinge'; 'Wesen' (sowohl 'Charakter, Anlage, Beschaffenheit'; auch 

'Ding, Grundstoff, Element'); ferner 'Geschlechtsmerkmal, -teil'.42 Er  leitet sich ab von dem 

lateinischen Verb 'nacsi, nascor, natus sum', das grundlegend 'geboren werden' bedeutet, und 

überlappt teilweise mit dem griechischen 'physis', das sich von einem Verb für 'wachsen, 

entstehen' herleitet.

In unsere Sprache hat der Ausdruck 'Natur' eine Reihe zu ihm kontrastiv gebrauchter 

Ausdrücke, von denen die philosophisch wichtigsten 'Geist', 'Kultur/Zivilisation' und, seit dem 

19. Jahrhundert, 'Gesellschaft' und 'Geschichte' sind. Ich verteidige die begriffliche 

Behauptung, dass diese Kontraste von einem ihnen zugrundeliegenden Kontrast abgeleitet sind.

In den Kontrasten zu 'Geist', 'Kultur', 'Gesellschaft', 'Geschichte' und als ein formaler 

Begriff gebraucht, wird  Natur ein negativ pragmatischer Gehalt zugeschrieben und sie wird als

das aufgefasst, was ohne unser wesentliches Zutun entsteht/entstanden ist, besteht und sich 

entwickelt. Aber die durch die heute gebräuchlicheren Kontraste bezeichneten Gegebenheiten 

bestehen und entwickeln sich zwar gewiss nicht ohne unser Zutun, aber doch nicht allein 

aufgrund unseres Tuns. Für sie hat der schottische Naturgesellschaftstheoretiker Adam 

Ferguson (der Lehrer des Begründers der Nationalökonomie, Adam Smith) die glückliche 

Formel gefunden, sie seien das Resultat menschlichen Handelns, aber nicht menschlicher 

Planung ('the result of human action, but not of human design'43). Der vollendete Gegensatz zu 

Natur als dem, was ohne unser wesentliches Zutun besteht etc., wäre ein Ausdruck, der etwas 

wesentlich durch unser Tun Bestehendes bezeichnete.

Dafür war in älteren Diskursen der Ausdruck 'Kunst' im Sinne des lateinischen ars und des 

griechischen technē in Gebrauch, der ebenso die (Kunst-)Fertigkeit und Technik der 

Hervorbringung und Gestaltung wie deren Resultate bezeichnet. Eine 'Artefakt' (ein 

'Kunstwerk') ent- und besteht wesentlich aufgrund der Absicht seines Produzenten oder 

42 Nach Heinichen:  Lateinisch-Deutsches Taschenwörterbuch, 291.
43 In der deutschen Übersetzung des Essayon the HistoryofCivilSociety (1767) von Valentine Dorn (Jena 1904) 171: 

„das Ergebnis menschlichen Handelns, nicht die Durchführung irgendeines menschlichen Planes“. Ferguson merkt 
an, sich damit auf ein nicht nachgewiesenes Diktum des Kardinals de Retz (1613-1679) zu beziehen.– Es ist das 
Verdienst von Wittgensteins Cousin, des Ökonomie-Nobelpreisträgers Friedrich August von Hayek, in den von 
Fergusons Formel erfassten Gegebenheiten eine eigenständige Kategorie erkannt zu haben.

44



Auftraggebers, hat nicht, wie Produkte der Natur, ein von menschlicher Absicht wesentlich 

unabhängiges 'Wesen' im Sinn von 'Charakter, Anlage, Beschaffenheit'. 'Geist', 'Kultur', 

Geschichte' und 'Gesellschaft' sind – gegenüber Kunst als auf menschliche Planung und 

Hervorbringung zurückgehend –  als verschiedenartige Mischungen von (verschiedenen 

Anteilen von) Kunst und Natur eher zweite Natur, wie schon von Cicero über die Gewohnheit 

gesagt worden ist.44 

Wenn Kunst aus den vorgebrachten Gründen der grundlegende Gegensatz zu Natur ist, 

dann bestätigt auch diese unser Verstehen strukturierende Grundunterscheidung einmal mehr, 

dass wir in unserem Verständnis 'von uns ausgehen'. Er kontrastiert das, was wir können, mit 

dem, was wir nicht können, insofern es von uns grundlegend unabhängig ist.

Mit der Bezugnahme auf die Person als 'Lebewesen', als 'Lebendiges', ist zugleich auf 

'Natürliches' Bezug genommen, etwas, was unabhängig von unserem Tun entsteht und besteht. 

Im Fall beweglicher Lebewesen wird es geboren und lebt dann, bis es stirbt. 

Natur im erläuterten Sinn ist der umfassendste Kontext menschlichen Tuns. Ihr müssen die 

Menschen ihren Lebenserhalt und Lebensunterhalt durch Arbeit abgewinnen. Im Prozess der 

Arbeit entsteht die materielle Basis der Kultur/Zivilisation, darunter auch erarbeitete Mittel zur 

Erleichterung und Steigerung der Wirkkraft von Arbeit – Technik. Die hilft Arbeit zu sparen 

und ermöglicht über soziale Freisetzungen höhere Kulturleistungen, darunter auch Kunst im 

gewöhnlichen Verstand zweckfreier Produkte des bildnerischen und sonstigen Ausdrucks.

In Kunst und Künsten (im Sinn von artes und technai) bringen Personen die Kultur (ihrer 

Gesellschaft) hervor. Das Insgesamt des Hervorgebrachten bildet die Kultur und damit einen 

wesentlichen Kontext ihres Tuns, der sich von Natur als dem Kontext, dem die Personen ihr 

bloßes (physisches) Leben durch Arbeit abgewinnen müssen, abhebt und ihn überformt, aber 

nie ganz ersetzen kann. Und dies begrifflich selbst dann, wenn die Natur, die die Personen 

(kooperativ) bearbeiten, schon kulturell geformt ist (vgl. die Rede von 'Kulturlandschaften'). 

Das Handeln in der Natur ist, auch wo es kooperativ erfolgt, seiner Struktur nach 'monologisch'

– die natürlichen Gegebenheiten antworten nicht, sondern fügen sich den Eingriffen durch 

Arbeit und Technik bloß, oder auch nicht. Das Handeln in Bezug auf kulturelle Gegebenheiten,

im Kontext von Kultur, ist strukturell der Möglichkeit nach dialogisch, weil nicht nur 

Kooperationspartner Personen 'etwas sagen', sondern auch die kulturellen Hervorbringungen, 

die es schon gibt und die die überkommene Kultur bilden. Entsprechend herrscht im Kontext 

44 De Finibus V, 25, 74: Consuetudine quasi alteram quandam naturam effici (durch die Gewohnheit wird gleichsam 
eine zweite Natur geschaffen).

45



von Handeln auf die Natur die Verstehensweise 'von außen' vor, auf die wir für 'Unbelebtes' 

(von sich selbst her nicht Bewegliches) beschränkt sind – mit den in Abschnitt 7 betonten 

Ausnahmen des nicht-persönlichen Lebendigen – , im Kontext von Handeln in der Kultur aber 

die intentionale Verstehensweise 'von innen'.

10. Ordnungen des Tuns: Konventionen, Moral und Recht

Das wesentliche Selbstbewusstsein einer Person als Rechteträger ist, eine von allen 

Personen zu sein. Wir sind, leben unter anderen, unter unübersehbar vielen. Wir leben, indem 

wir tätig sind und handeln und zahlreichen Widerfahrnissen ausgesetzt sind. Unter diesen 

Widerfahrnissen sind eine wesentliche Gruppe die Folgen des Tätigseins und Handelns anderer

Personen. Das ist die Quelle von möglichen Konflikten und die drei durch den Titel dieses 

Abschnitts bezeichneten normativen Gegebenheiten bilden Ordnungen für tätig sein und 

handeln, die solche Konflikte zu vermeiden oder, wenn sie sich nicht vermeiden lassen, im 

Streit auszutragen helfen.

Konventionen, abgeleitet vom lateinischen Verb convenire – zusammenkommen, 

übereinkommen –  sind wörtlich also: Zusammen- oder Übereinkünfte. Übereinkünfte werden 

idealerweise durch Verabredung getroffen, also durch den Gebrauch der Sprache. Aber Sprache

ist selbst in verschiedenen Hinsichten konventionell und eine Erklärung von 'Konvention' 

durch 'Verabredung zu …' wäre daher zirkulär. Es war eines der großen Verdienste des 

amerikanischen Philosophen David Lewis, dieses Problem in seinem Buch Convention von 

196945 überzeugend ausgeräumt zu haben. Lewis legte klar, dass Verabredung nur eine der 

Weisen des Zustandekommens von Konventionen ist und dass Konventionen grundlegender 

auf der Konvergenz von unabhängig voneinander ausgebildeten Erwartungen und Präferenzen 

von Personen beruhen können. Wenn die Präferenzordnungen von Personen hinsichtlich von 

geteilten, aber noch nicht abgestimmten Interessen übereinstimmen, kann sich hinsichtlich von 

regelungsbedürftigen Sachlagen eine Konvention bilden, ohne dass ausdrückliche Verabredung

nötig wäre. Lewis sah seine sehr differenzierten Analysen mit David Humes Formel für 

Konvention als dem 'general sense of common interest' vorgebildet.

Konventionen können ganz verschiedene Themen und in sehr verschieden großen Gruppen 

von Personen Geltung haben. Von allgemeinem und philosophischem Interesse sind vor allem 

45 Havard UP.

46



die Konventionen, in denen große Gruppen übereinkommen, z.B. welche Sprache gebraucht 

werden soll und wie sich ganz allgemein der interpersonale Umgang gestalten soll.

Moral und Recht gelten für alle Personen (in einer Gesellschaft und dem Staat, in dem sie 

sich zusammenfasst, und darüber hinaus) und sie haben als gemeinsames Thema die (Konflikte

vermeiden helfende) Regelung des interpersonalen Umgangs als solchem. Moral und Recht 

überlappen in großen Teilen und daher ist der allgemeine Rechtsbegriff Kants – 'Recht' als der 

Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Freiheit eines Jeden (jeder Person) mit der Freiheit 

von Jedermann (allen anderen Personen) vereinbar ist46 – sowohl auf die Moral als auch auf das

förmliche Recht anwendbar. Worin unterscheiden diese sich dann? 

Grundlegend durch die Weise ihrer Sanktionierung. Moral und ihre Regeln sind zunächst 

durch moralische Gefühle sanktioniert47 – Scham in 1. Person, Groll gegenüber der 2. Person, 

Empörung über dritte Personen. Das sind offenbar Einstellungen und Reaktionsweisen, die an 

die Weise und den Grad der Selbstbewertung von Personen gebunden sind. Das Recht und 

seine Regeln sind dagegen durch selbst rechtlich spezifizierte Sanktionen, Strafen im weitesten

Sinn, gestützt. Recht ist wesentlich Zwangsrecht und bedarf erzwingender Instanzen – Polizei, 

Gerichte, Gefängnisse etc. Es setzt im Allgemeinen die staatliche Organisation einer 

Gesellschaft voraus.

Materiell stimmen Moral und Recht darin überein, dass sie zentral Regeln der 

Nichtverletzung und Nichtschädigung, der Hilfe in Notfällen und der Kooperationstreue 

enthalten. Diese nennt der Philosoph Ernst Tugendhat den „kontraktualistischen Kern“ der 

Moral. Seine Schülerin Ursula Wolf ergänzt die Bereiche der Moral um die der Gerechtigkeit, 

der Aufrichtigkeit und den spezieller Verpflichtungen aufgrund von institutionellen Rollen 

und/oder persönlichen Verpflichtungen. 

Wenn man Gerechtigkeit als formalen Begriff für Moral und Recht gleichermaßen 

betrachtet, der durch die Formel suum cuique (jedem das Seine) gegeben ist, dann ist sie nicht 

nur Bereich der Moral. Man braucht den Begriff als formalen, wenn man die rechtlichen 

Institutionen der Gerechtigkeit (das, was auf Englisch 'the administration of justice' heißt) mit 

den Arten von Gerechtigkeit, die sich als Formen der Verteilungsgerechtigkeit verstehen lassen 

46 Dieser Begriff des Rechts geht darauf zurück, dass Kant „Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender 
Willkür), sofern sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, … (als 
das) einzige, ursprüngliche, jedem Menschen, kraft seiner Menschheit, zustehende Recht“ dachte. (Metaphysik der 
Sitten AB 45).

47 Diese Einsicht geht auf Peter Strawsons Aufsatz 'Freedom and Resentment'  (vgl. den Aufsatzband gleichen Titels, 
London/New York 1974, 1-25) zurück und ist grundlegend für Ernst Tugendhats Konzeption der Moral, vgl. 
Vorlesung über Ethik, Frankfurt am Main 1993.

47



(unter der Frage „Wer bekommt was aus welchen Gründen?“), zusammenfassen will. Dazu 

kommt man mit dem Begriff der Verteilungsgerechtigkeit allein nicht aus. Denn Strafen und 

Entschädigungen als 'Produkte' des förmlichen Rechts sind nicht einfach verteilbare Güter. 

Eine besondere moralische Pflicht der Gerechtigkeit ist die zum Rechtsgehorsam.

Wenn Moral und Recht mindestens auf die angedeuteten Weisen intern zusammenhängen, 

wird eine weitere Bestimmung des Begriffs der Moral dringend. Die Rede von einem 

kontraktualistischen Kern von Moral und Recht weist hier den Weg. Vereinbarte Regeln kann 

man auch aus nur selbst-interessierten Gründen befolgen (aus solchen werden sie vor allem 

verletzt). Moralisch wird Regelbefolgung erst dadurch, dass die Regeln als geltende gleichsam 

um ihrer selbst willen befolgt werden. Kant hat das mit der Unterscheidung von 'pflichtgemäß' 

und 'aus Pflicht'48 gefasst. Dass die Regeln gleichsam um ihrer selbst willen befolgt werden 

(Kants 'Achtung fürs Gesetz'), lässt die anschließende Beschreibung zu, dass sie aus Achtung 

vor den anderen Personen befolgt werden, die aufgrund dieser Regeln Anspruchsrechte haben. 

Damit wird gegenüber der Materie der Moral in ihren Regeln die Form ihrer Annahme und 

Befolgung aus einem persönlichen Motiv betont und der Begriff der Moral einer Person (als 

dem Inbegriff ihrer Grundsätze des sich Gebens, tätig Seins und Handelns gegenüber anderen 

Personen) grundlegend. Es ist eine Frage der Moralgeschichte, seit wann diese Verschiebung 

von der Materie der Moral in ihren Regeln zur Form der moralischen Motivation als die Moral 

kennzeichnend Platz gegriffen hat. Sicher ist, dass sie für die Moderne kennzeichnend ist.

Wenn das Handeln nach den Regeln der Moral im modernen Sinn 'moralisch' ist, dann wird 

sie befolgt wie rechtliche Regeln ohne förmliche Sanktionen. Wenn der Begriff der  Moral 

einer Person grundlegend geworden ist, verlieren auch die 'inneren' Sanktionen durch 

moralische Gefühle an Gewicht, weil es dem moralisch Handelnden dann wesentlich um die 

Wahrung seiner Integrität geht: Er will dann so handeln, dass er sein Handeln gegenüber 

Jedermann mit Gründen rechtfertigen kann.49 Das Recht liefert der Moral also das Modell der 

Regelbefolgung, die Moral dem Recht im Wesentlichen die Materie der Regeln.

Komplementär modernen Begriff der  Moral bedarf es einer fortbildenden Bestimmung des 

Begriffs des Rechts. Es kann ja gefragt werden: Wenn die moralischen Regeln wie rechtliche 

befolgt werden und die Moral dem Recht die Materie gibt, warum braucht es dann überhaupt 

das Recht zusätzlich zur Moral? Die Antwort ist: Es braucht das Recht mit seinen förmlichen 

48 Grundlegung der Metaphysik der Sitten BA 25.
49 Diese Erklärung der moralischen Motivation geht auf Thomas Scanlon zurück (zusammenfassend: What we owe to 

each other, Harvard UP 1998); in Deutschland ist sie unabhängig von Günter Patzig vertreten worden und auch 
Tugendhat ist ihr schließlich beigetreten.

48



Sanktionen als Ausfallbürgschaft für gewichtige Fälle der Verletzung der moralischen Regeln. 

Personen sind als sprechende Lebewesen Gründe gebende und befolgende und damit rationale 

Lebewesen. Aber sie sind nur begrenzt rational darin, dass sie sich häufig in 

Handlungssituationen wiederfinden, in denen sie dazu motiviert sind, ihr eigenes kurzfristiges  

Interesse auf Kosten ihrer eigenen langfristigen Interessen und auch auf Kosten anderer unter 

Verletzung von deren Anspruchsrechten zu verfolgen. Wenn das rational unvermeidlich ist, 

weil Schwarzfahren in anonymen Handlungssituationen (in denen man mit vom eigenen 

Handeln betroffenen anderen Personen nicht direkt kommunizieren kann) rational ist, dann 

bedarf es wenigstens der nachträglichen förmlichen Sanktionierbarkeit der Regelverletzungen, 

um die Regeln und die auf sie gegründeten Handlungszusammenhänge zu stabilisieren. Es 

würde die einzelnen Personen mit unerträglichen Erwartungsunsicherheiten belasten, gäbe es 

den Rahmen förmlichen Rechts für das moralische und auch das bloß rationale Handeln nicht.

 11. Die Begriffe 'Gesellschaft' und 'Staat'

Gesellschaft und Staat bestehen aus Personen. Personen waren als sprechende, handelnde 

und sich wesentlich selbstbewertende Lebewesen zu erklären. Wenn man Gesellschaft und 

Staat nicht ontologisch (wie im ersten Satz), sondern strukturell charakterisiert, sind sie Weisen

der Zu(einander)-Ordnung von Personen. Sie sind höherstufige Ordnungen des Tuns – des tätig

Seins und Handelns. 

Auf 'Gesellschaft' im strukturellen Sinn war schon einmal in Abschnitt 11 als einen der 

gebräuchlichen Kontraste zu 'Natur' einzugehen. Sie vor allem ist das Beispiel, an dem 

Ferguson seine Formel vom 'result of human action, but not of human design' exemplifiziert 

hat. Gesellschaft ergibt sich zentral durch das wirtschaftliche Handeln auf Märkten, auf denen 

jede Person (idealtypisch gesehen) ihren privaten Vorteil verfolgt und damit nicht-intendierte 

Handlungsfolgen erzeugt (wie die Preisbildung für marktgängige Produkte), die auf andere, 

nicht unmittelbar Beteiligte Effekte zeitigen (z.B. die Nachfrage nach deren Produkten mindert 

oder steigert) und Konflikte erzeugen kann. In modernen Gesellschaften ist das Handeln auf 

Märkten privatrechtlich organisiert, vermittelt durch Verträge, für die Bestimmungen 

staatlichen Rechts gelten. Schon von der Rechtsbedürftigkeit der Gesellschaft in dieser 

Hinsicht her gibt es Gesellschaften nur in staatlicher Verfassung. Der Staat ist hier zu verstehen

als die Instanz der Rechtssetzung, Rechtswahrung und Rechtsdurchsetzung.

49



Aber als aus den Personen bestehend, die auch die Gesellschaft bilden, ist der Staat zuvor 

die Gesamtheit seiner Bürger als dem gleichen Recht folgend und unterworfen, 

Rechtsgemeinschaft. Erst auf dieser Basis ist er spezifisch Staats-'Apparat' – die Gesamtheit 

der handlungsfähigen Agenturen, die mit Rechtssetzung, Rechtswahrung und 

Rechtsdurchsetzung befasst sind: Parlamente, Verwaltungen, Gerichte. Der Zwangscharakter 

des Staats in diesem Sinn ergibt sich schon aus dem Umstand, dass seine Bürger zu seiner 

Finanzierung über Steuern gezwungen werden. 

Strukturell ist dies wieder der beschränkten Rationalität der einzelnen Personen geschuldet. 

Es ist für jede einzelne Person rational, sich vor den Kosten für den Staat drücken zu wollen; 

denn ihr einzelner Beitrag, wie groß er auch sei, ist für das Ganze vernachlässigenswert; aber 

für die einzelne Person ist er fast immer ein fühlbares Opfer. Dieser strukturellen Disposition 

zum Schwarzfahren hilft die Zwangsfinanzierung durch Steuern ab.

Die auf rationale Entscheidungs- und Spieltheorie50 gegründete makroökonomische Analyse

hat gelehrt, zwischen privaten und öffentlichen Gütern zu unterscheiden. Öffentliche Güter 

sind dadurch definiert, dass sie unteilbar (nicht ausschlussfähig51) sind und auf Märkten privat 

produzierter Güter  deshalb nicht 'effizient' (ausreichend) zur Verfügung gestellt zu werden. 

Dass das grundlegende soziale öffentliche Gut die Gewaltfreiheit und Sicherheit des 

gesellschaftlichen Verkehrs, der 'innere Frieden' ist, hat schon Thomas Hobbes52 – der erste 

moderne Staatstheoretiker – eingesehen, indem er die Wahrheit des Sprichworts ernst nahm, 

dass der Frömmste nicht in Frieden leben kann, wenn es seinem bösen Nachbarn nicht gefällt. 

Aus der Sicht der einzelnen Personen ist der Staat als Garant des Rechts und der Sicherheit 

ein kollektiver Selbstbindungsmechanismus gegen die Drohung mangelnder Friedfertigkeit der

einzelnen für sich. Weitere öffentliche Güter (neben der Sicherheit nach innen und nach 

außen), die ein Staat 'produziert', sind z.B. Infrastruktur wie Straßen und Brücken, Bildungs- 

und Kulturdienstleistungen, Gesundheitsdienstleistungen.

In Analogie zum Verständnis des Staates als kollektivem Selbstbindungsmechanismus kann

die Markt-förmige Verfassung der Gesellschaft – der Zwang, der durch die Konkurrenz auf 

Märkten ausgeübt wird –  als kollektive Selbstbindung der Gesellschaftsmitglieder gegen die 

50 Die Spieltheorie ist die Theorie interdependenter rationaler Entscheidungen mehrerer Akteure.
51 Ein heute oft beeinträchtigtes öffentliches Gut, das Unteilbarkeit und Nichtausschlussfähigkeit rein exemplifiziert, 

ist saubere Luft: Wenn es sie gibt, kann niemand (wie bei ausschlussfähigen Gütern) daran gehindert werden, sie zu 
nutzen, nämlich zu atmen.

52 In Kap. 17 des Leviathan argumentiert Hobbes mit einer reductio ad absurdum: Wenn man annimmt, eine große 
Menge von Menschen stimme ohne staatliche Zwangsgewalt in der Beachtung der Gerechtigkeit und der anderen 
'natürlichen' Gesetze überein, könne man ebenso gut annehmen, die ganze Menschheit tue das – und dann gäbe es 
gar keine brügerlichen Regierungen und Staaten. Es gibt sie aber ...

50



Drohung verstanden werden, einzelne für sich könnten aus ihrer Faulheit Vorteil zu ziehen 

versuchen. Das individuelle Modell für Selbstbindung ist Odysseus, der sich an den Mast 

seines Schiffes binden lässt, weil er dem Gesang der Sirenen zuhören will, ohne ihnen verfallen

zu müssen. (Er versichert sich durch 'Selbstbindung' dagegen, Opfer seiner Triebhaftigkeit zu 

werden.)

Moderne staatlich organisierte Gesellschaften verstehen sich gern als Demokratien 

(wörtlich 'Volksherrschaften'). Aber auch wenn in ihnen ein allgemeines und gleiches 

Wahlrecht zu den politischen Vertretungskörperschaften gilt, herrscht in ihnen nicht 'das Volk' 

oder die Bevölkerung. Verfassungstheoretisch gesehen haben alle sich demokratisch nennenden

Staaten 'gemischte Verfassungen'. Ihr demokratisches Element ist das allgemeine Wahlrecht 

und der Schutz von Recht und Frieden im Innern und nach außen für alle; ihr aristokratisches 

Element sind die Amtsträger in Politik, Recht und Verwaltung; ihr monarchisches Element ist 

die Person oder das Gremium, die als Staats'oberhaupt' fungieren. Diese Interpretation stützt 

sich bezüglich der aristokratischen Aspekte der gemischten modernen Staatsverfassung auf 

soziologische Gründe – dass es sich bei den Staatsträgern de facto um eine Elite handelt; 

hinsichtlich des monarchischen Aspekts muss man an 'konstitutionelle' Monarchien denken, bei

denen für den Monarchen gilt, dass der Monarch herrscht, aber nicht regiert (mit einer 

französischen staatsrechtlichen Formel: 'le roi règne, mais il ne gouverne pas'). Ein genuines 

Recht, das gewöhnlich dem Staatsoberhaupt zukommt, ist historisch gänzlich monarchischen 

Ursprungs: das Recht der Begnadigung von Straftätern.

Anhang

Den Anhang bilden zwei Abschnitte aus meinem Buch Das Verstandene Leben über 

formale Begriffe für freiwillige Beziehungen zwischen Personen bzw. eine Bindung, die 

Personen eingehen können oder nicht. Sie wären in den Haupttext vor dem Abschnitt über 

Moral einzuordnen, wenn sie nicht andererseits die Moral auch voraussetzten. Weil ich das 

51



Problem der Einordnung noch nicht habe lösen können, stehen sie vorläufig im Anhang. 

Liebe und Freundschaft

Leibniz hat Liebe als Freude am Glück des anderen  definiert.53 Ich halte diese Erklärung 

aus zwei Gründen für unzureichend. Zum einen ist sie auf eine Einstellung einer Person in der 

Beziehung zu einer anderen Person eingeschränkt. Eine Erklärung muss aber die Weite haben, 

auch Verwendungen wie 'Liebe zu Kunst/Musik etc.' zu erfassen. Zweitens ist in die 

Orientierung am Glück von Personen die anthropologische Annahme, sie seien wesentlich 

Glückssucher investiert, die bloßer Begriffsklärung nicht in den Weg kommen sollte. Ich 

schlage daher vor, Leibniz' Definiens in „Freude am Dasein des anderen“ zu verändern. Liebe 

zur Musik kann so als Freude am Dasein von Musik verstanden werden.  Als Freude am Dasein

des anderen, die verbunden ist mit dem Bestreben, mit ihm zusammen sein zu können und ihm 

gut zu tun, ist interprersonelle Liebe zunächst einmal eine Einstellung einer Person gegenüber 

(einer) anderen. Wenn die Psychoanalyse die seelische Gesundheit darin sieht, dass eine Person

arbeits- und liebesfähig ist, dann ist mit Liebesfähigkeit die Fähigkeit zu dieser Einstellung 

gemeint.

Aber wenn jemand das Glück hat, ‚seine große Liebe’ zu finden, dann ist mit Liebe nicht 

nur die Einstellung (und schon gar nicht ein bloßes Gefühl der Verliebtheit) gemeint, sondern 

eine soziale Beziehungsform, die sich aus der Wechselseitigkeit der Einstellung der Liebe 

ergibt. Das Begegnen dieser Wechselseitigkeit ist ein Widerfahrnis. Warum wird dieses 

Widerfahrnis und damit diese Beziehungsform gemeinhin ersehnt? (Es wäre nicht gerade 

widersprüchlich, aber merkwürdig zu sagen, sie werde „erstrebt“.)

Die Frage geht auf eine potentielle rationale Erklärung (und damit ein Erklärungsschema), 

in deren Licht die Beziehungsform und ihre Rolle in unserer Erfahrung besser verstehbar sind. 

Das Problem ist zu verstehen, wie ein handlungsfähiges Wesen etwas suchen kann, was zentral 

ein Widerfahrnis ist, also seiner Handlungsfähigkeit entgegensteht. Deshalb ist der Schlüssel 

zum aufzuklärenden Phänomen hier nicht die eigene Einstellung einer Person der anderen 

gegenüber, sondern ihre Erfahrung der Einstellung des Gegenübers zu ihr. Aus der 

Verschränkung der Einstellungen beider Partner (Freude am Dasein des jeweils anderen) und 

ihrer Erfahrungen der Einstellung des anderen (‚ich bin Gegenstand der Freude des anderen’) 

53 Vgl. Robert Spaemann: Glück und Wohlwollen – Versuch über Ethik, Stuttgart  21990, 123.

52



ergibt sich die Wechselseitigkeit der Einstellungen; und aus der Wahrnehmung der 

Wechselseitigkeit die Stabilisierung der Beziehungsform: Jeder weiß von sich selbst und vom 

anderen und damit von der beide verknüpfenden Beziehung und kann daher ‚wir lieben uns’ 

sagen.

In seinen Spekulationen zur Triebtheorie weist Freud54 auf die Lobrede des Aristophanes 

auf Eros in Platons Symposion hin, wonach sich der Trieb zur Vereinigung mit seinem jeweils 

anderen  aus der Zerreißung einer ursprünglichen Einheit als Trieb zur Rückkehr in dieselbe 

ergebe. Psychoanalytische Spekulationen haben an Derartiges den Gedanken einer 

symbolischen Rückkehr in den Mutterschoß geknüpft. Theorien dieses Typs geben nicht die 

gesuchte rationale Erklärung. Ich schlage gegen solche ursprungsmythischen 

Scheinerklärungen vor, die Stabilität der Beziehungsform Liebe in der Koinzidenz von 

homologen Strukturen auf leiblicher und psychischer Ebene zu sehen.                        

Zunächst ist der sexuelle Trieb während langer Zeit nach der Pubertät eine beherrschende 

Antriebskraft. Er geht elementar auf abreagierende Entspannung durch plötzliche55 Auflösung 

eines in rhythmischer Bewegung erzeugten Lustkrampfes (und ist daher auch allein zu 

befriedigen), findet aber genussreichere Erfüllung erst mit einem Sexualpartner. Die 

wechselseitige Befriedigung dieses Triebes gibt eine leibliche Erfüllung des anerkannt werden, 

angenommen werden Wollens als ganze Person. Als psychische Personen aber sind wir als uns 

selbst bewertende Lebewesen auf ein genaues psychisches Analogon der Erfüllung in der 

leiblichen Vereinigung gerichtet – wir wollen nicht nur unserer Fähigkeiten wegen und nach 

von anderen an uns herangetragenen Hinsichten, sondern als ganze Person (bewertet und) 

angenommen werden. Und die leibliche Vereinigung in ihrer gelungensten Form überbietet die 

psychische sogar darin, dass sie im Orgasmus das Bewusstsein leiblicher Getrenntheit für einen

Augenblick aufgehoben sein lässt. Ich denke, dass diese Sicht des Sachverhalts das Neue 

Testament von Liebenden  sagen lässt, sie seien „ein Fleisch“ (– religiös soll das natürlich nur 

in heterosexueller Ehe möglich sein). Und diese momentane Überbietung möglicher 

psychischer Vereinigung lässt einerseits ihre Wiederholbarkeit56 und damit die Stabilisierung 

54  Jenseits des Lustprinzips (1920) Abschnitt VI, Studienausgabe Bd. III, S. 266. - Bei Platon  (vgl. Symposion  189 d 
-  193 d) ) ist das jeweils andere nicht eo ipso das andere Geschlecht; das ist es nur beim ursprünglich (androgynen) 
dritten Geschlecht; Aristophanes nimmt drei ursprüngliche Geschlechtstypen an, die in Doppelindividuen realisiert 
waren, welche dann von Zeus geteilt wurden und daher nach ihrer Wiedervereinigung streben.

55  Wenn man lernt, dass das Plötzliche für antike religiöse Erfahrung die vornehmliche Erscheinungsform des 
Göttlichen war, bekommt man eine Ahnung von der Erfahrungsbasis von Redeweisen, die uns fremd geworden sind.
Vgl. M. Theunissen: Pindar,  München 2000, S. 399- 441.

56  Das betont schon Sokrates im Symposion,  wenn er Eros als das Verlangen, das Gute immer zu haben, erklärt (204 d
ff.).

53



der Beziehungsform, in der sie möglich ist, wünschen, und begründet andererseits, wie der 

katholische Philosoph Spaemann realistisch anerkannt hat, dass „der Akt der geschlechtlichen 

Vereinigung ... allen Glücksvorstellungen als Paradigma zugrunde liegt.“57 

Dieses Zugeständnis  korrigiert die einseitig vergeistigende Theorie der Ehe bei Hegel. Der 

hatte sich zu Recht gegen Kants Vertragstheorie der Ehe („die Verbindung zweier Personen 

verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen wechselseitigen Besitz ihrer 

Geschlechtseigenschaften“58)  als eine „Schändlichkeit“ gewendet und das Wesen der Ehe als 

eine (relative) sittliche Totalität begriffen. In einer sittlichen Ganzheit kann  keine Seite des 

Verhältnisses als beherrschender Zweck – Vertragszweck – isoliert werden, ohne ihr 

Verständnis zu verzerren. Für Hegel wurde durch die Ehe „die äußerliche Einheit der 

natürlichen Geschlechter in eine geistige, in selbstbewusste Liebe, umgewandelt“59, aber er 

wollte den Sachverhalt nur als Vergeistigung des Leiblichen und nicht gleichgewichtig als 

Verleiblichung des Geistigen verstehen (weil das nicht passte in die Konzeption einer 

hierarchischen Überordnung der sittlichen Verhältnisse in einem teleologischen Stufengang des

objektiven Geistes – etwa als die strikte normative Unterordnung der Ehe als privatrechtliches 

Verhältnis unter die öffentlich-rechtlichen Verhältnisse des Staates; der Stufengang des Geistes 

muss bei gleichgewichtigen selbstständigen Balancen auf seinem Weg möglicherweise – für 

das Bewusstsein der Beteiligten – gar nicht zu Übergeordnetem fortschreiten). Der hier 

gemachte Vorschlag ist im Sinne einer solchen wechselseitigen gleichgewichtigen 

Durchdringung zu verstehen und im Übrigen nicht auf rechtlich formalisierte 

Geschlechtsverhältnisse zu beschränken. 

Freundschaft lässt sich vor diesem Hintergrund als eine Beziehungsform verstehen, die 

gleichfalls durch die wechselseitige Anerkennung der ganzen Person der Freunde 

gekennzeichnet ist, in der aber das bei Geschlechtsverhältnissen die Integrationsaufgabe 

bedingende Moment der Begierde (des Geschlechtstriebs) fehlt, so dass das Verhältnis einen 

größeren Grad der Unabhängigkeit der Partner voneinander zulässt und bestehen lässt. 

Personen, denen die Öffnung gegenüber anderen Personen auf der Ebene des Geschlechts aus 

57  Glück und Wohlwollen, a. a. O., 88. Die paradigmatische Stellung einer Erfahrung der Plötzlichkeit für unsere 
Glücksvorstellung ist übrigens der Grund, nicht mit „Glück“ als formalem Begriff für die Verstehensorientierung 
menschlichen Lebens zu operieren (die Vorstellung eines ununterbrochen dauernden Orgasmus dürfte doch eher 
schrecklich sein), sondern mit „Sinn“. Damit ist eine Orientierung ins Auge gefasst, die Raum hat für Glück und 
Unglück und die ein Muster der gesamten Erfahrung stiftet, die beides lebbar sein lässt.

58  Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, §  24. Ich habe freilich aus einer Hochzeitsrede, die der mir befreundete 
Berliner Soziologe Heiner Ganssmann meiner Frau und mir gehalten hat, gelernt, dass Kants Erklärung der Ehe als 
Vertrag auch den positiven Aspekt hat, die Gleichgestelltheit der Ehepartner als Vertragspartner zu betonen.

59  Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 161, vgl. § 75.

54



psychischen oder anderen Gründen nicht möglich ist, suchen gemeinhin in der Einbettung in 

einem engen Freundeskreis ein Äquivalent für die zentralen Funktionen, die diese Dimension 

für das Personsein bildet.

Wenn unter den Lebensthemen, an denen sich der Sinn eines Lebens bildet, hier Liebe und 

Freundschaft vor viele andere sachliche Vorgegebenheiten gestellt werden, dann weil ich nahe 

legen möchte, dass wir in ihnen das Gravitationszentrum unserer Erfahrung sozialer 

Beziehungen haben – alle anderen messen wir am Abstand zu diesen, die für unser 

Selbstverhältnis zentral sind. 

Die Einsicht in diese Funktion der Erfahrung der Beziehungsformen Liebe und 

Freundschaft ist in Hegels Kunstbegrifflichkeit eingegangen. Er hat Liebe als ‚im anderen bei 

sich selbst Sein’ konzeptualisiert60 und sie damit als den zentralen Fall menschlicher Freiheit 

expliziert, der die Struktur ‚im anderen bei sich selbst Sein’ gegeben wurde (wenn man die 

Terminologie so entziffert). 

Tatsächlich ist diese terminologische Fassung bei Hegel darin irreführend, dass sie im 

Interesse einer metaphysischen Integration der Erfahrung des Geistes über seine verschiedenen 

Dimensionen hinweg perspektivische Differenzen der Charakterisierungsmöglichkeiten 

verschleift. Als ‚im anderen Sein’ kann z.B. Liebe nur aus der Perspektive eines der (beiden) 

Beteiligten sinnvoll charakterisiert werden – die dritte Person müsste so etwas sagen wie ‚mit 

dem anderen zusammen Sein’. Als ‚bei sich selbst Sein’ wiederum kann das Verhältnis nur aus 

3. Person aufgefasst werden, die 1. Person müsste ja sagen ‚bei mir selbst Sein’. Der Versuch 

des Redens aus 1. und 3. Person zugleich generiert Metaphysik – auch in der Philosophie 

bleiben dem reflexiven Reden aus 1. Person-Perspektive Grenzen der 

Objektivierungsmöglichkeit gezogen – die Reflexion kann nicht ‚Wissenschaft’ werden –, 

deren Verletzung zu Unsinn (Unverständlichem und erst mühsam zu Rekonstruierendem) führt.

Metaphysisches Explikationsbestreben beruht auf der Leugnung des Umstands, dass die zu 

einer sprachlichen Welterschließung gehörende Philosophie nicht in Sätzen, sondern in (den 

kategorialen Einteilungen) der Sprache niedergelegt ist und deshalb in reflexiver Aufklärung 

des sprachlichen Verstehens aufgeklärt und berichtigt werden muss. Es will (weil das normale 

unreflektierte Sprechen tatsächlich ‚nicht weiß, was es tut’ – es nicht explizit sagen kann) das 

in den Einteilungen steckende Verstehen im direkten Zugriff berichtigend formulieren und (im 

60  Vgl. etwa Grundlinien etc. § 167 die Verwendung der Formel zur Rechtfertigung der Monogamie. Ich weiß wohl, 
dass Hegel zitieren heißt, ihn zu verfälschen, aber das Stirnrunzeln der Afiçionados darf einen nicht kümmern, wenn
man selbst etwas verstehen will.

55



Fall Hegels) aus einfachsten begrifflichen Elementen sich selbst zu dieser Formulierung 

entfalten lassen. Obwohl das metaphysische Bestreben zur Explikation für analytisches 

Verstehen nicht hilfreich ist, kann es heuristisch aufschlussreich sein für einen Aspekt 

philosophischen Verstehens, den Wittgenstein „die Zusammenhänge sehen“  (PU Abschnitt 

122) genannt hat. Es ist klar, dass eine philosophische Perspektive, die uns zeigen will, dass 

alles im Grunde eines ist (bei Hegel: aus der Selbstbewegung der Idee und des Geistes 

hervorgeht), bei allen Verzerrungen auch wirklich bestehende Zusammenhänge auffälliger 

macht, als sie für reflexives Verstehen allein sein könnten. 

Ein solcher Zusammenhang wird im Blick auf die Formel für Freiheit und Liebe – 'im 

anderen bei sich selbst Sein' – darin sichtbar, dass Hegel sie auch für einfaches intentionales 

Handeln, das keine Wechselseitigkeit einschließt, verwendet, wenn er dieses z.B. als den „in 

die äußerliche Objektivität tretende(n) Zweck“ (Rphil § 132) charakterisiert. Der in die 

Äußerlichkeit tretende Zweck ist der, der im Handeln verwirklicht wird – der subjektive Zweck

oder die Absicht. Wenn dessen Verwirklichung als ‚in die Äußerlichkeit treten’, ‚übersetzt 

werden’ etc. verstanden wird, dann bleibt der Handelnde in der Entäußerung seiner Absicht 

durch Verwirklichung bei sich selbst, denn die Absicht bleibt sich (angeblich) gleich (sie wird 

nur von ‚innen’ nach ‚außen’ versetzt). D.h. die Handlung und ihr Ergebnis werden wesentlich 

unter dem Aspekt der Willensäußerung des Handelnden beschrieben, diese 

Beschreibungsmöglichkeit wird privilegiert. Darin steckt eine konstruktive Verzeichnung 

unserer Sprache zur Beschreibung von Handlungen (subjektiver und objektiver Zweck haben 

denselben Gehalt – können in gleichen Ausdrücken beschrieben werden – sind aber, weil der 

Form nach  – bloß gedacht vs. verwirklicht –  wesentlich verschieden).61 Aber es steckt darin 

doch auch eine phänomenologische Einsicht in Zusammenhänge. Wir können auch in das 

Verfolgen unsere Zwecke so eingelassen, versunken sein, dass wir, ohne bewusst an uns zu 

denken, ganz bei uns selbst sind und also ‚im andern bei uns selbst’. 

Hegels Terminologie des 'im andern bei sich selbst sein' macht also als Struktur des 

'Geistes' den Zusammenhang zwischen so verschiedenen Sachverhalten wie Handeln, 

Erkennen, Liebe, Freundschaft, Staatsbürgerschaft etc. sichtbar. Wenn man nicht wie Hegel mit

der gewählten Terminologie den Gesichtspunkt des Handelnden (der grammatisch 1. Person) 

weiter überschreiten will als bis zur grammatisch 3. Person – also nicht metaphysisch einen 

'Blick von nirgendwo her'62  in Anspruch nehmen will, weil man dazu die Verstehens-

61  Vgl. E.M. Lange, Das Prinzip Arbeit, Berlin 1980, Kap. 1.
62  Vgl. das für diese Einstellung argumentierende Buch gleichen Titels von Thomas Nagel (The view from Nowhere, 

56



konstitutiven Differenzen der grammatischen Personen verschleifen muss, –  dann kann man 

die durch 'bei sich sein im anderen' gekennzeichneten und zusammengefassten Verhältnisse als 

sinnvolle Gestaltungen der Zeit charakterisieren (im Kontrast z.B. zu Gestaltungen der Zeit wie

dem Rausch, der nur ein herbeigeführtes Widerfahrnis ist). Denn sie enthalten Verstehbares und

Verständliches, das, wenn es begehrt und gebilligt werden kann, auch Annehmbares ist. Sie 

sind auch sämtlich Realisierungen der Freiheit – also der Fähigkeit der Distanznahme und des 

absehen Könnens von sich, die Personen durch die sie definierende Ebenendifferenz im 

Überlegen und Wollen ermöglicht ist. 

Religion

Wenn man einen religiös gebundenen Zeitgenossen danach fragen würde, was er unter 

Religion versteht, würde er vermutlich von seiner Religion reden. Wenn man einen religiös 

ungebundenen Zeitgenossen fragen würde, würde er eine Begriffserklärung versuchen, die 

vermutlich den Ausdruck ‚Gott’ verwenden würde (‚Religion ist die Gesamtheit der mit einem 

Glauben an Gott verbundenen Überzeugungen’) und vielleicht auch den Ausdruck ‚Kirche’, 

wobei er vielleicht unterscheiden würde zwischen Kirche als organisierter Religion und 

Organisations-ungebundener Religiosität.

Die unterschiedlichen Erklärungen reflektieren, dass es sich wie schon bei Moral und Recht

um wesentlich umstrittene, praktische Begriffe handelt, die methodisch am besten kritisch zu 

klären wären. Dabei hilft hier wegen der Zentralität der Begriffe eine Reflexion auf die 

ursprünglichen sprachlichen Wurzeln nicht sehr weit. 'Religio' und 'religiosus' bezog sich 

ursprünglich auf die gewissenhafte Erfüllung von Pflichten, besonders im Zusammenhang mit 

Kulten der Gottesverehrung.63 'Gott' stammt vermutlich von einer indogermanischen Wurzel, 

die mit 'rufen' zu tun hat und ist vom Partizip dieser Wurzel ('gerufen') abgeleitet. Der 

Ausdruck meinte  vermutlich ursprünglich 'das durch Zauberformeln angerufene und 

beschworene Wesen'.64

'Religion' im Zusammenhang von Lebensthemen als Elementen möglichen Lebenssinns zu 

erörtern, legt sich zumindest aus einem hermeneutischen Grund nahe: Auch wenn man selbst 

religiös ungebunden ist, trifft man auf viele, geistig durchaus selbstständige Zeitgenossen, die 

Oxford UP 1986 u. ö., deutsch 1992 bei Suhrkamp)
63  HWPh Bd. 8, Spalte 633.
64  DW Bd. 8, Spalte 1017.

57



die Gesamtheit ihrer lebenspraktischen Überzeugungen durch eine religiöse Welt- und 

Lebensdeutung integrieren, und die sollte man immerhin verstehen können.  

Die eingangs dieses Abschnitts dem nicht religiös Gebundenen zugeschriebene 

Begriffserklärung ad hoc legt es nahe, zwischen subjektiver und objektiver Religion zu 

unterscheiden – subjektive Religion als die durch eine religiöse Welt- und Lebensdeutung 

integrierten lebenspraktischen Überzeugungen einer Person, objektive als in einer Kirche oder 

Sekte organisierte Religion mit dem Zentrum in einem Kult der Gottesverehrung. Begrifflich 

ist eine derartige Unterscheidung durch eine Kritik der traditionellen Gottesbeweise erzwungen

worden. Kants Kritik beruht auf der Einschränkung der Erfahrungsbegriffe auf mögliche 

Erfahrung in Raum und Zeit, darunter des zentralen Begriffs der Kausalität. Diese 

Einschränkung setzte traditionelle Gottesvorstellungen als Person, Schöpfer und Gesetzgeber 

unter Druck, weil diese sämtlich kausale Aspekte haben. Kants Lösung war die Trennung von 

Glauben und Wissen und die Überantwortung der Gottesvorstellung an einen die Moral 

überhöhenden praktischen Glauben an die Postulate der praktischen Vernunft – Gott, Freiheit 

und Unsterblichkeit der Seele.

Kant hat das nicht als Subjektivierung verstanden, aber nur, weil er glaubte, die als 

göttliches Gesetz vorgestellte Moral müsse „zugleich als Naturgesetz erscheinen, denn es ist 

nicht willkürlich. Daher gehört Religion zu aller Moralität.“65  Nun ist nicht alle Notwendigkeit

Naturnotwendigkeit und nicht nur Naturgesetzliches nicht willkürlich. Auch deshalb hat Kants 

Konstruktion des Verhältnisses von Wissen und Glauben als Subjektivierung gewirkt und 

Begründungen der subjektiven Religion auf ein Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit 

(Schleiermacher) oder ein unbedingtes Interesse (ultimate concern; Tillich) möglich gemacht, 

die sich gar nicht mehr an eine Gottesvorstellung binden müssen.

Weil mir Wittgensteins Werk am besten vertraut ist, möchte ich diese Bewegung an 

Wittgenstein illustrieren. In seinem ersten Werk hat er erklärt: Die Welt ist die Gesamtheit der 

Tatsachen. Tatsachen werden in Sätzen ausgedrückt, deren allgemeine Form sei 'Es verhält sich

so und so.'66 In nicht in den Text des Werkes aufgenommenen Bemerkungen aber hat er auch 

erklärt: „Wie sich alles verhält, ist Gott. Gott ist, wie sich alles verhält.“67 Gott wird hier mit 

der Welt als ganzer gleichgesetzt wie in Spinozas Grundsatz ‚deus sive natura’ und den an den 

Deutschen Idealismus anschließenden All-Einheits-Auffassungen. Damit wird der Beziehung 

65  Über Pädagogik, A 133 (Werke, hrsg. Weischedel, Bd. VI, S. 756.)
66  Logisch-Philosophische Abhandlung Nr. 1, 4.5.
67  Kritische Edition, hrsg. B. McGuinness u. J. Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 255.

58



auf Gott eine das gesamte Verständnis der Wirklichkeit integrierende Rolle gegeben, Gott aber 

eben dadurch nicht mehr persönlich vorstellbar. In Vorarbeiten zur Logisch-Philosophische 

Abhandlung hat Wittgenstein andererseits auch das (bewusste) Leben und die Welt 

gleichgesetzt:

Was weiß ich über Gott und den Zweck des Lebens?

Ich weiß, dass diese Welt ist.

......

Dass etwas an ihr problematisch ist, was wir ihren Sinn nennen.

Dass dieser Sinn nicht in ihr liegt, sondern außer ihr.

Dass das Leben die Welt ist.

....................

Den Sinn des Lebens, d. i. den Sinn der Welt, können wir Gott nennen.

Und das Gleichnis von Gott als einem Vater daran knüpfen.

Das Gebet ist der Gedanke an den Sinn des Lebens.68 

Wittgenstein gebraucht hier den Begriff des Sinns unkritisch, indem er ihn mit Zweck 

einerseits, Verständlichkeit andererseits gleichsetzt, und beide hier nicht unterscheidet. Aber 

gerade diese Unreflektiertheit kann Zusammenhänge deutlich werden lassen. Wenn die hier in 

Abschnitt  Sinn etc.  angestellten Überlegungen richtig sind, dann kann im Zusammenhang des 

Sinns des Lebens Sinn nicht einfach Zweck oder Verständlichkeit heißen und von einem Sinn 

der Welt muss im Zusammenhang des Lebens nicht direkt die Rede sein. Dann bleibt nur eine 

mit Verständlichkeit zusammenhängende Deutung, im Hinblick auf das zu führende Leben die 

als 'annehmbare Verständlichkeit', im Hinblick auf den gesamten Kontext der Lebensführung, 

die Welt, Verständlichkeit überhaupt. 

Nun haben christliche Theologoumena wie das Bilderverbot über den Gott, der sich durch 

den Mund alttestamentlicher Theologen als 'Ich werde sein der ich sein werde' identifiziert und 

einer 'Schöpfung durch das Wort' einer Gleichsetzung von Gott mit Verständlichkeit überhaupt 

und im Ganzen vorgearbeitet. Wenn auf diese ein religiöses Gefühl schlechthinniger 

Abhängigkeit oder unbedingten Interesses bezogen wird, dann spricht sich das in 

Formulierungen aus, wie Wittgenstein sie in seinem 'Vortrag über Ethik' (1930) gebraucht hat: 

„ich... (staune) über die Existenz der Welt... 'Wie sonderbar, dass überhaupt etwas existiert'“; 

„Ich bin in Sicherheit, nichts kann mir weh tun, egal, was passiert.“69 Wittgenstein 

68  Tagebuch 1914-1916 (11.6.16), Werke (Studienausgabe) Bd. 1, S. 167.
69  Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften, hrsg. J. Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 14-15.

59



charakterisiert diese Formulierungen als Ausdrücke der Erlebnisse des Staunens über die Welt 

und des Gefühls der absoluten Sicherheit. Er legt dar, dass der sprachliche Ausdruck dieser 

Erlebnisse, wörtlich verstanden, sinnlos ist (man könne nur über die Existenz von etwas 

staunen, für das auch die Nichtexistenz denkbar sei – das sei bei der Welt nicht der Fall; man 

könne nicht absolut sicher sein, auch hier fehle der sinnvolle Kontrast). Die Äußerungen sind 

also nur expressiv zu verstehen – als Ausdruck der entsprechenden Erlebnisse und Gefühle. 

Aber sie sind veranlasst – durch bestimmte Wahrnehmungen und Situationen. 

Dieser Umstand zieht den Versuch der objektivistischen Erklärung dieser Erlebnisse an. 

Eine Erklärung solcher ‚mystischen’ Erlebnisse, die vorgeschlagen worden ist, besagt: „Der 

mediale Sinn, das Sinn-Medium, das ich gern durch den Gedanken ‚Alles’ erläutere, das aber 

bei allem menschlichen Handeln, Sprachgebrauch und allem künstlerischen Tun eine 

wesentliche Voraussetzung ... darstellt, dieses Sinn-Medium ... wird in mystischen Vollzügen 

selbst aktiv. Damit wird die Einseitigkeit des Handelns in eine Gegenläufigkeit von Sinn-

Medium und menschlichem Subjekt hinein aufgehoben.“70 

Ich kann diese Erklärung verstehen, wenn ich sie ihrerseits subjektiviere, indem ich ihr, wie

Wittgenstein der Äußerung des in einer Illusion über die Objektivität von Regeln Befangenen 

(PU 219), anfüge: So kommt es dem mystisch Berührten oder religiös Gläubigen vor. Das 

gehört auch zum religiösen Selbstverständnis: Der Glaube an Gott wäre nicht der Glaube an 

Gott, wenn er allein subjektive Leistung wäre und nicht auch Gottes Werk, ‚Geschenk’. 

Aber in dieser Subjektivierung scheint mir die Erklärung einen Gesichtspunkt zu bieten, 

unter dem auch nicht religiös Gebundene verstehen können, wovon die Gläubigen oder 

mystisch Berührten sprechen und wie sie so davon sprechen können. Wittgenstein hat das 

Gefühl absoluter Sicherheit auch mit dem Zitat aus einem österreichischen Volksschriftsteller 

ausgedrückt71, dessen eine Bühnenfigur einmal sinngemäß äußert: ‚Aus dieser Welt kann ich 

nicht fallen’. Aus der möglichen Verständlichkeit von allem, aus dem sprachlich erschlossenen 

Sinn, können wir tatsächlich nicht fallen, solange es uns noch um Verstehen geht und gehen 

kann. Ich glaube, dass dieser Gesichtspunkt Wittgensteins „Theologie für Atheisten, ein 

Verständnis der Religion von außen (als anthropologisches Phänomen), das sie nicht anklagt, 

70  Johannes Heinrich, Philosophie am Scheideweg, Wien 2002, S. 71.- Der Autor, vormaliger Jesuit und 
philosophierender Theologe, unterstellt eine aus idealistischen Bestandteilen gefertigte objektive Reflexionstheorie 
des Sinn-Mediums, die ich für falsch halte. Ich lese seine These daher im Sinn des zuvor geführten Nachweises, die 
Sprache sei unser universelles ‚Sinn-Medium’, Verständnis-Medium.

71  Ludwig Anzengruber: Der Kreuzelschreiber; vgl. den Hinweis in: Ludwig Wittgenstein, Denkbewegungen – 
Tagebücher 1930-1932, 1936-1937, hrsg. v. Ilse Somavilla, Frankfurt am Main 1999, 129.

60



entweder falsch oder unbegründet oder unsinnig zu sein“72 letztlich zugrunde liegt und auch als

hermeneutischer Gesichtspunkt allgemein taugt. Im Gott des religiösen Glaubens ist die 

Verständlichkeit von Allem vergegenständlicht und personalisiert. Dabei ist der eine Gott der 

monotheistischen Religionen ja eine theologische Konstruktion, die sich gegen polytheistische 

Theologien gewendet hat (für die Formulierung schon ihres ersten Gebotes brauchen die drei 

Buchreligionen den Plural ‚Götter’ in ‚Du sollst keine anderen Götter haben neben Mir’). Über 

den einen Gott, der so religionskritisch gebildet worden ist, waren dann Theologoumena wie 

die angeführten auszubilden, in denen Gott sich mit allem Geschehen identifiziert (‚Ich werde 

sein, der ich sein werde’) und alles Geschehen als ‚Schöpfung durch das Wort’ verständlich 

erklärt wurde. Und an diese kann die ‚mystische’ Lebenserfahrung der Alleinheit des 

Verständlichen Anschluss finden – oder auch nicht:

„Ein Gottesbeweis sollte eigentlich etwas sein, wodurch man sich von der Existenz Gottes überzeugen kann. 

Aber ich denke mir, dass die Gläubigen, die solche Beweise liefern, ihren ‚Glauben’ mit ihrem Verstand 

analysieren und begründen wollen, obgleich sie selbst durch solche Beweise nie zum Glauben gekommen wären. 

Einen von der ‚Existenz Gottes überzeugen’ könnte man vielleicht durch eine Art Erziehung, dadurch, dass man 

sein Leben so und so gestaltet.

Das Leben kann zum Glauben an Gott erziehen. Und es sind auch Erfahrungen, die dies tun; aber nicht 

Visionen, oder sonstige Sinneserfahrungen, die uns die ‚Existenz dieses Wesens’ zeigen, sondern z. B. Leiden 

verschiedener Art. Und sie zeigen uns Gott nicht wie einen Sinneseindruck einen Gegenstand, noch lassen sie ihn 

vermuten. Erfahrungen, Gedanken, –  das Leben kann uns diesen Begriff aufzwingen.

Er ist dann ähnlich dem Begriff ‚Gegenstand’.“73

‚Gegenstand’ ist ein formaler Begriff – formale Begriffe müssen wir nicht bilden, sie sind 

mit jeder ihrer Instanzen gegeben, ob wir sie bilden oder nicht. Wenn Wittgenstein ‚Gott’ dem 

paradigmatischen formalen Begriff ‚Gegenstand’ vergleicht, hat er auch das Optionale der 

Bildung dieses Begriffs im Blick. Und wenn er für die Bildung des Begriffs ‚Gott’ neben 

Erfahrungen auch Gedanken für wichtig hält, dann erklärt dies die Verschiedenheit der 

Verarbeitung der Erfahrung (auch von Leiden) durch Religionslose und religiös Gebundene. 

Nicht alle machen die gleichen Erfahrungen und selbst die gleichen Erfahrungen müssen nicht 

auf dieselben Gedanken führen. Aber die Anlässe zur Bildung des Gedankens ‚Gott’ sollten in 

der Richtung der hier gemachten Andeutungen verstanden werden können.

72  Vgl. Hans-Johann Glock: Wittgenstein-Lexikon, übers. v. E. M. Lange, Darmstadt 2000, Art. Religion (301).
73   Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen, Frankfurt am Main 1977, 161 f.

61


