Minimum Philosophiae

Gliederung

O. Einleitung
1. Begriff der Philosophie
Exkurs 1: Funktion und Arten von Begriffen
2. Person und Gegenstand
3. Sinn und Bedeutung
Exkurs 2: Frege oder Wittgenstein?
4. Sprache und Intentionalitét
5. Welt und Wirklichkeit
6. Raum und Zeit
7. Belebtes und Unbelebtes (Totes)
8. Tun, Tétigkeit und Handeln
9.Kontexte des Tuns: Natur und Kunst (Kultur)
10.0Ordnungen des Tuns: Konventionen, Moral und Recht

11. Gesellschaft und Staat
Anhang

Liebe und Freundschaft
Religion

,,Das leichteste ist, was Gehalt und Gediegenheit
hat, zu beurteilen, schwerer es zu fassen, das
schwerste, was beides vereinigt, seine Darstellung
hervorzubringen.
Hegel Phdn.d. Geistes,
Vorrede, Absatz 3.

Das Motto der folgenden Darlegung stammt aus der Einleitung und dem ersten Teil
einer Philosophie', der es unter dem Leitsatz >Das Ganze ist das Wahre< nicht um ein
Minimum, sondern um das Maximum der Philosophie ging — die Darstellung des Ganzen als
des sich durch seine Entwicklung vollendenden Wesens. Es gibt Griinde fiir die Auffassung,
dass Hegel gescheitert ist, weil dies ein unmdglich auszufiihrendes Vorhaben war. Er selbst
hat seine Philosophie des Rechts — immer noch eine der besten Theorien der modernen
Gesellschaft — 'blof3 eine suites des theéses' genannt.

Unabhingig davon kann die Auffassung verteidigt werden, dass, was in der
Entscheidungstheorie die Maxi-Min-Strategie genannt worden ist, nicht immer die rationalste
Strategie ist. Wir Menschen sind als verniinftige Personen nicht so sehr maximizer, als

vielmehr satisficer — wir streben nicht immer nach dem Besten, aber immer nach dem

Vgl. Hans Friedrich Fulda: Das Problem einer Einleitung in Hegels >Wissenschaft der Logik<, Frankfurt am Main
1965.



Befriedigenden.
Zu versuchen, die Darstellung des Minimums der Philosophie hervorzubringen, ist das

Befriedigende, das im Folgenden angestrebt wird.

O. Einleitung

Noch ist nichts definiert, nicht einmal >Philosophie<. Der Ausdruck ist bekanntlich ein
Lehnwort aus dem antiken Griechisch und bedeutet 'Liebe zur Weisheit/zum Wissen'. Liebe
ist eine mogliche Einstellung von Personen — die Freude am Dasein von etwas oder jemandem
(und nicht nur seinem Nutzen). Philosophie ist also Freude am Dasein von Weisheit und
Wissen.

Diese Erkldrung sagt noch nicht, womit es die Philosophie {iberhaupt zu tun hat. Das
kann man sich von den historischen Philosophien und ihrem Vorgehen lehren lassen. Von
threm europdischen Beginn an hat die Philosophie — methodisch gesehen — Begriffe geklart,
wenn auch zundchst metaphysisch gefasst in 'Was ist ... ?'-Fragen. Platon z.B. hat u.a. gefragt
was das Gute ist und was das Eine, Aristoteles hat gefragt was Substanz (ousia) ist und was
der Geist (nous), Kant, was den menschlichen Verstand ausmacht etc. Wenn man von der
anfanglich metaphysischen Rahmung absieht, kann man sagen, dass Philosophie von Beginn
an methodisch reflexive begriffliche Kldirung war.

Was aber sind Begriffe? Das, was Begriffswérter ausdriicken. Begriffe dienen zum
Charakterisieren, d.h. zum Klassifizieren-und-Unterscheiden. Etwas Gegebenes wird als das,
was es ist (wie es genannt wird), bezeichnet und dadurch mit anderem, das hinreichend
dhnlich ist, zusammengefasst und zugleich vom zu Unéhnlichen unterschieden. In jedem Satz,
den wir duflern, steckt diese Operation. Im einfachsten Fall thematisieren unsere Sitze etwas
(greifen es aus einer Vielfalt heraus) und charakterisieren es. Hat es die Philosophie deshalb
mit den Begriffen {iberhaupt zu tun?

Das wire — in einem extensiven Sinn von 'im Ganzen' genommen — uferlos, ein so
vergebliches Unterfangen wie Hegels Absicht auf Darstellung des Ganzen. Hier hilft die
Erinnerung an einen umgangssprachlichen Sinn des Ausdrucks 'Philosophie' weiter.

Umgangssprachlich spricht man von der Philosophie einer Person oder eines Unternehmens.



Z.B. die Philosophie von Personen, die immer das Beste erwarten (man nennt sie 'Optimisten')
oder die Philosophie eines Herstellers von Personenkraftwagen, >Freude am Fahren< zu
verkaufen. In diesen Verwendungen schon hat es, was 'Philosophie' heif3t, mit
Grundsdtzlichem zu tun.

Wenn man das auf den methodischen Begrift der Philosophie als reflexive begriffliche
Kldrung anwendet, dann sind das Thema der Philosophie grundsatzliche Begriffe oder

Grundbegriffe.

III

Nun hat jede intellektuelle Disziplin Grundbegriffe. Man kann vermutlich sagen, dass
ein Grundbegriff der neuzeitlichen Physik >Materie in Bewegung (matter in motion)< ist; ein
Grundbegriff der Chemie >Autbau der Materie in der Verbindung von Elementen<; ein
Grundbegriff der Soziologie >soziales Verhalten<. Die Klidrung von ihren Grundbegriffen
gehort in die intellektuellen Disziplinen selber. Was bleibt dann fiir die Philosophie?

Es bleibt, was auch die Wissenschaften und intellektuellen Disziplinen mit dem
alltdglichen Verstehen, das sie ordnen, erweitern und differenzieren, je schon voraussetzen.

Philosophie hat es daher zundchst mit dem Grundbegriffen des alltidglichen Verstehens zu tun.

v

Nun gehoren Begriffe wesentlich in Sédtze. Sitze sind die kleinsten Einheiten der
Sprache, mit deren isolierter Verwendung etwas zu verstehen gegeben werden kann; Begrifte
sind, was an den charakterisierenden Teilen von Sitzen verstanden wird (werden kann).

Sétze sind intentional auf ihre Erfiillung/Erfiillbarkeit bezogen. Eine Frage kann
beantwortet werden oder nicht, ein Befehl befolgt werden oder nicht, ein Wunsch erfiillt
werden oder nicht, ein als Behauptung verwendeter Satz wahr sein oder falsch.

Aber Sitze, welcher Form auch immer, miissen verstanden werden konnen. Diese
konstituierende Moglichkeit von Sétzen kann ihr Sinn genannt werden. Sinn ist das Korrelat
von Verstehen — das, was verstanden werden kann und muss, damit Sitze ihre Funktionen
erfiillen (Fragen beantwortet, Befehle befolgt, Wiinsche erfiillt, Behauptungen bewahrheitet

werden) konnen.



Es kann daher gesagt werden, dass Philosophie als Begriffsklarung Sinnkldrung ist —
Klarung dessen, was iiberhaupt verstanden werden kann.

Damit ist ein Begriff von Philosophie erreicht, der nicht mehr an die mogliche
Einstellung von Personen gebunden ist, sondern, wie bei anderen intellektuellen Disziplinen
auch, den Gegenstand oder das Thema der Disziplin zur ihrer Bezeichnung verwendet.

Die Erkldrung von Sinn zum durchgreifenden Thema der Philosophie ist nicht
irgendeine modische Neuerung, sondern die Fassung des Themas der Philosophie nach der
Wende zur Sprache (>linguistic turn<) bei Frege und Wittgenstein. Wie erwihnt, hat schon
Aristoteles nach dem Geist (nous) gefragt und Kant u.a. nach dem menschlichen Verstand (der

Fahigkeit zu verstehen).

Die bisherige Darstellung hat mindestens zwei lose Enden. Ich habe bisher das Wort
'reflexiv' beildufig verwendet und nicht erldutert (1); und es ist noch unabsehbar, was
tiberhaupt ein Minimum an Philosophie sein konnte (2). Wie sich zeigen wird, hingen diese
beiden Punkte miteinander zusammen.

Ad (1): 'reflexiv' heiflt zundchst einfach 'liberlegend'. Aber es hat in >reflexive
begriffliche Klarung< auch den in der lateinische Vorsilbe 're-' angelegten Sinn einer
Bewegung oder Wendung 'zuriick'. Wohin wird sich reflexiv gewendet? Auf das je schon
Verstandene, das als zu Kldrendes vorauszusetzen ist. Illustrierend verdeutlicht: Um zu kléren,
verwendet man Sétze, die schon verstanden werden konnen, d.h. Sinn haben oder sinnvoll
sind. Wenn Begriffsworter wesentlich in Sétze gehoren, die verstanden werden konnen
miissen, dann ist Sinnkldrung der Sitze (oder der Begriffe als ihrer Bestandteile) insofern
immer reflexiv, als sie sich verstandener/verstehbarer Sétze je schon bedienen muss.

Ad (2): Aus der konstitutiven Reflexivitit von Sinnkldrung folgt eine Maxime (ein
Grundsatz des Vorgehens) fiir mégliche Ergebnisse von Sinnkldrung: sie miissen selbst-
anwendbar sein. Nichts darf als Sinn von etwas dargestellt werden miissen, was nicht in die
reflexive Bewegung, die Philosophie als Sinnkldrung ist, eingeholt werden kann.

Diese Maxime legt nun folgende Erkldrung des Minimus an Philosophie nahe: Das

Minimum an Philosophie besteht aus all den begrifflichen Kldrungen, die verstandlich werden



lassen, wie Philosophie selbst moglich ist. Denn wenn die Klarungen das nicht leisten, dann
sind sie nicht im gemeinten Sinn >selbst-anwendbar<.

Im Folgenden werden also die Grundbegrifte des alltidglichen Verstehens klarend
dargestellt, aus deren Gesamtheit und Zusammenhang verstiandlich werden kann, wie

Philosophie als Sinnkldrung selbst moglich ist.

1. Begriff der Philosophie

Wenn man allgemein nach dem Begriff der Philosophie fragt, will man wissen, was unter
dem Ausdruck »Philosophie« zu verstehen ist, weil bisher verstanden worden ist. Das ist eine
»Was-ist-...?-Frage«, eine Frage danach, wie es sich damit (tatsdchlich; wirklich) verhilt. Aber
wenn diese Frage am Beginn einer philosophischen Untersuchung gestellt wird, ist die Frage
»Was ist Philosophie?« zugleich eine normative »Was-soll-...?-Frage<. Denn es wird gefragt
nach dem, was gerade unternommen werden soll — eine philosophische Untersuchung. Da wire
es merkwiirdig, wenn die Antwort auf die Frage nicht auch auf die Untersuchung, an deren
Beginn sie gestellt wird, anwendbar und also der Mafstab wire, an dem sich die Untersuchung
messen lassen muss und will. Ein MaBstab ist eine Norm (Vorschrift), an der etwas gemessen
und nach Erfiillung oder Nicht-Erfiillung der Norm beurteilt wird. Kurz, die Frage nach dem
Begrift der Philosophie setzt deskriptiv (beschreibend) als »Was-ist-...?-Frage< an und ist nach
ihrer Funktion doch normativ (vorschreibend) als »Was-soll-...?-Frage« zu verstehen. Weit
antizipierend kann gesagt werden, dass das fiir alle begrifflichen Fragen schlief3lich gilt, weil
Begriffe allgemein am besten als Regeln (Normen) der Verwendung der Worter, die sie
ausdriicken, verstanden werden.

yPhilosophie« ist als Wort der deutschen Sprache urspriinglich ein Lehnwort aus dem
Griechischen, das gemiB einem niitzlichen Worterbuch? >Liebe zur Weisheit, zu den
Wissenschaften< bedeutet. »Liebe« ist ein groBes Wort fiir ein groles Thema. Hier geniigt eine
vorldufige Erklarung: Wer etwas liebt, der freut sich an seinem Dasein und beschiftigt sich
gern damit; wer jemanden liebt, der freut sich an dem Dasein dieser Person, mochte gern mit

thr zusammen sein, ihr oder thm Gutes tun und von ihm/ihr erfahren. »Weisheit< und

2 Bernhard Kytzler, Lutz Redemund, Nikolaus Eberl (Hrsg.): Unser Tdgliches Griechisch — Lexikon des
altgriechischen Spracherbes, Darmstadt 22002, S. 796, Nr. 4655. - Kytzler war mein Griechischlehrer.

5



»Wissenschaft« fallen unter das indefinite Pronomen »etwas¢, nicht unter »jemand«. Es sind
Sachen, Themen und Problematiken. »Weisheit« ist eher etwas Praktisches, auf das Tun und die
Lebensfiihrung Bezogenes; »Wissenschaft« eher etwas Theoretisches, auf das Verstehen und
Erkennen Bezogenes. Dass das Praktische vom Theoretischen unterschieden wurde, war schon
ein Resultat der in der europdischen Tradition im antiken Griechenland einsetzenden und
ausgebildeten Philosophie.

Nach allgemeiner Auffassung hat die Philosophie als Naturphilosophie (Kosmologie)
begonnen mit dem Versuch der Beantwortung von Fragen danach, woraus denn alles besteht
und was alles zusammenhéilt. Obwohl das theoretische Fragen zu sein scheinen, sind sie bei
den ersten Philosophen so verstanden worden, dass sie auch praktische Aspekte haben, eben
weil der Unterschied von theoretischem und praktischem Fragen erst eingesehen und
entwickelt werden musste. Der erste Philosoph, der sich vorwiegend praktisch verstanden hat,
war Sokrates, der Lehrer Platons. Platon wiederum war Lehrer von Aristoteles, womit drei
grofle Namen der schon ausgebildeten Philosophie genannt sind. Die klare Differenzierung von
Theoretischem und Praktischem ist Aristoteles zu verdanken. Von ihm an war eine komplette
Philosophie wesentlich theoretische und praktische Philosophie und das ist weithin noch heute
so. Die Einheit philosophischen Fragens war nur dadurch gewihrleistet, dass in beiden
Bereichen, jedenfalls zunichst, Fragen nach den Begriffen — vorldufig: den Mitteln des
Verstehens — von theoretischem und praktischem Fragen gestellt wurden.

Ein Aspekt solchen begrifflichen Fragens wurde auch schon in der Antike formuliert und
auch selbstverstdndlich in Anspruch genommen, aber in seiner die Form der Philosophie
bestimmenden Bedeutung nicht betont. Von Heraklit, einem der vor-sokratischen griechischen
Philosophen ist das Fragment tiberliefert: ,,Ich erforschte mich selbst.“ (fr. 101) Heraklit hat
damit nicht eine fragmentarische autobiographische Feststellung hinterlassen, sondern einen
Aspekt philosophischen Fragens erfasst: Dieses Fragen ist, und das wird schlieBlich sogar tiber
die Gliederung der Philosophie in theoretische und praktische als grundlegend hinausfiihren,
reflexiv. D.h. zunéchst: Es richtet sich auf das eigene Verstehen oder Verstindnis des
Philosophierenden. Wenn man diesen Aspekt zusammennimmt mit dem begrifflichen Fragen —
dem Fragen nach den Mitteln des Verstehens — ergibt sich eine methodische Formel fiir
Philosophie, die noch heute Geltung beanspruchen kann, obwohl eine ihrer Implikationen
keineswegs allgemein anerkannt ist. Diese Formel besagt: Philosophie ist reflexive begriffliche

Kldrung.



Begriffsklarung braucht es fiir jede Art von intellektueller Unternehmung, wenn sie soll
Ergebnisse haben konnen. Es braucht sie auch in der Wissenschaft oder den Wissenschaften.
Aber Begriffsklarung ist selbst keine Wissenschaft wegen ihres theoretisch-praktischen
Doppelcharakters, der deshalb hier einleitend als die Frage nach dem Begriff der Philosophie
bestimmend dargelegt worden ist. Das ist die Implikation der Bestimmung von Philosophie als
reflexiver begriffliche Kldirung, die heute noch keineswegs allgemein anerkannt ist. Viele
Philosophen verstehen sich einfach als Wissenschaftler. Wenn sie reflexiv verfahren, sind sie
das nicht — nach dem hier entwickelten Verstdndnis von Philosophie (= dem hier zugrunde
gelegten Begriff der Philosophie).

Wenn Philosophie methodisch reflexive begriffliche Kldrung ist und reflexiv klaren heif3t:
das eigene Verstehen des Philosophierenden kldren, dann scheint sie etwas ganz Personliches
zu bleiben und den Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit der Wissenschaft aufgegeben zu
haben. In einem weiten Sinn ist das auch so, weshalb, was Philosophie ist, immer auch so
erklart werden kann: Philosophie ist, was Sokrates, Platon, Aristoteles, Demokrit, Epikur,
Thomas von Aquin, Wilhelm von Ockham, Johannes Buridan, Descartes, Spinoza, Leibniz,
Hume, Kant, Hegel, Wittgenstein, Quine, Brandom u.v.a getrieben haben (verschiedene
Philosophen haben verschiedene Listen grof3er Philosophen).

Aber die Reflexivitit der Philosophie hat durch zwei Momente, die sie entdeckt hat, ein
Stiick der Objektivitit bewahrt, auf die die Wissenschaften Anspruch machen miissen. Das eine
Moment war eine Entdeckung Kants. Kant hat herausgefunden, dass aller Begriffsgebrauch
normativ, regelgeleitet ist. Er hat das u.a. so kodifiziert, dass er die Philosophie als iiber
begriffliche Verhéltnisse urteilend verstand und die Idee des Urteilens als den noch im
Verhiltnis zu den Wissenschaften allgemeineren Anspruch auf Objektivitdt erklart hat: Wer
urteilt, beansprucht, dass seinem Urteil jeder, der unter gleichen Voraussetzungen (Umstidnden,
Féhigkeiten etc.) urteilen sollte, zustimmen kdnnen muss (sollte). Urteile beanspruchen
allgemeine Geltung.

Auch das zweite Moment, das tiber-personliche Objektivitit der Philosophie stiitzt, geht auf
eine Entdeckung Kants zuriick. Kants hat in seinen begrifflichen Untersuchungen gefunden,
dass nicht alle Begriffe (= alle diese Begriffe ausdriickenden Worter) dazu dienen, direkt in der
Wahrnehmung von oder im tdtigen Umgang mit der Wirklichkeit auftretenden Gegebenheiten
zu klassifizieren (charakterisieren, beschreiben). Einige Begriffe dienen auch dazu, den

Begriffsgebrauch im direkten Klassifizieren zu beschreiben oder zu explizieren. Er hat diese



Begriffe nach dem Vorgang des Aristoteles Kategorien genannt und die (theoretische)
Philosophie zentral als Kategorienlehre verstanden.

Den allgemeinen Begriff fiir die durchaus verschiedenen begrifflichen Gegebenheiten, die
Aristoteles und Kant Kategorien genannt haben, hat erst Wittgenstein gefasst. Er war ein
zunichst an der formalen Logik orientierter Philosoph und hat den allgemeinen Begriff fiir
kategoriale Ausdriicke daher im Blick auf die Sprache der formalen Logik gefasst. Dann hat er
folgende Merkmale: Ein formaler Begriff ist kein deskriptiver Begriff, der in der formalen
Logik durch einen Funktionsausdruck dargestellt werden kann, sondern eine Variable, die mit
jeder ihrer Instanzen (der Ausdriicke, die fiir sie eingesetzt werden miissen, damit etwas
Bestimmtes, nach wahr oder falsch Bewertbares gesagt ist) schon gegeben ist. Sein Beispiel
war der formale Begriff eines Gegenstandes. Dieser wird in der Pradikatenlogik als
Individuenvariable 'x' ausgedriickt und ist mit jeder ihrer Einsetzungsinstanzen (den
Gegenstinde bezeichnenden Buchstaben 'a', 'b', 'c' etc.) schon gegeben. Die Philosophie hat es
wesentlich mit formalen Begriffen zu tun.

Jetzt fehlen noch zwei Schritte, um den Philosophie-Begriff erreicht zu haben, der hier
zugrunde gelegt wird. Der erste Schritt kann dem amerikanischen Logiker und
Sprachphilosophen W.V.O. Quine zugeschrieben werden. Er hat darauf aufmerksam gemacht,
dass nicht erste die formale Sprache der Logik, sondern schon die Alltagssprache des
Umgangs, die Umgangssprache, Ausdriicke enthélt, die wie Variablen in formalen Sprachen
funktionieren. Z.B. ist das indefinite Pronomen »etwas« das umgangssprachliche Vorbild der
logischen Individuenvariable 'x'.

Der zweite Schritt besteht in der Beobachtung, die in dieser Weise erst ich selbst geltend
gemacht habe, dass die Umgangssprache neben >etwas< noch ein zweites und gleichrangiges
indefinites Pronomen enthélt, das ich auch schon erwéhnt habe: das Pronomen »>jemand<. So
wie das »etwas< als Pronomen entsprechende Nomen »Gegenstandc« ist, so ist das »jemand« als
Pronomen entsprechendes Nomen »Person<. Wir unterscheiden ist der Umgangssprache, anders
als die formale Logik, grundlegend zwischen Gegenstinden und Personen.

Nun ist die Umgangssprache auch die Verhandlungssprache jeder hoherstufigen
intellektuellen Unternehmung und daher auch der Wissenschaften. Die Philosophie sollte daher
grundlegend auf die Umgangssprache bezogen sein — und sich als reflexive begriffliche
Kldrung auf die formalen Begriffe der Umgangssprache richten, von denen bisher zwei,

»Gegenstand« und »Person< zu erwdhnen waren. Da formale Begriffe sich auf materiale



Begriffe beziehen, weil diese ihre Einsetzungsinstanzen charakterisieren, gewinnt die
Reflexivitét der philosophischen Untersuchungen aufler dem auf das Verstehen der
philosophierenden Person bezogen Sinn noch den objektiveren Sinn, sich auf Begriffe von
Begriffen, auf Kategorien oder formale Begriffe zu richten. Das ist neben der Bindung an die
Idee des Urteilens der zweite Pfeiler, auf den der Anspruch philosophischer Kldrungen auf
Objektivitit gebaut ist. Beide bedingen auch, dass Philosophie als reflexive Klarung der
formalen Begriffe der Umgangssprache hinter die Gliederung der Philosophie in theoretische
und praktische zuriickreicht. Denn die formalen Begriffe, um die es geht (gehen wird), haben
sowohl im Theoretischen wie im Praktischen Verwendung.

Der hier zugrunde gelegte Begriff der Philosophie ist also: Philosophie ist reflexive
begriffliche Kldrung der formalen Begriffe des sich in der Umgangssprache ausdriickenden

Alltagsverstehens.

Exkurs 1: Funktion und Arten von Begriffen

Jede bestimmte Erkldrung des Ausdrucks 'Begriff gehort zur logisch-propadeutischen
Analyse klassifizierenden Sprechens. Dann bezeichnet er entweder den in der klassifizierenden
AuBerung verwendeten Ausdruck selbst oder das mit ihm Gemeinte. An diese Doppeldeutigkeit
ist die Alternative zwischen einer intensionalen und einer extensionalen Auffassung von
Begriffen gekniipft.’ Die intensionale Auffassung betont, was mit dem Ausdruck zu verstehen
gegeben werden kann, was er bedeutet, die extensionale, worauf der Ausdruck zutrifft, sich
bezieht (Bedeutung vs. Bezug/Referenz).

Vagheit und Unbestimmtheit eines Begriffs hat Wittgenstein in den Philosophischen
Untersuchungen (PU) am Beispiel des Ausdrucks >Spiel< erortert (Abschn. 66-71). Er setzt sich
dabei mit dem Auseinander, was er in der Logisch-Philosophischen Abhandlung (LPA),,die
Forderung der Bestimmtheit des Sinns® (3.23) genannt hat. Sie verleitet hinsichtlich vager
Begriffe zu der Meinung, sie seien eigentlich gar keine Begriffe (vgl. PU Abschn. 71: ,,Aber ist
ein verschwommener Begriff liberhaupt ein Begriff?*) Er macht dagegen geltend, die
Aufforderung >Halte dich ungefdhr hier auf< habe durchaus Sinn, sei verstindlich. Nicht {iberall
scharf begrenzte Begriffe seien vielleichtz gerdae das, was es fiir alltdgliche Kommunikation
brauche (um die Ankniipfung von Idiolekten aneinander zu erleichtern).

Von der Frontstellung gegen >Bestimmtheit des Sinns< ist auch die Alternative bezeichnet,

die Wittgenstein fiir seine kontrire Auffassung wihlt — die Ahnlichkeit im GroBen und Kleinen

3 Vgl. Rudolf Carnap: Meaning and Necessity, Chicago & London 1956, Ch.1: The Method of Extension and
Intension.



der Anwendungsinstanzen von vagen Begriffen seien >Familienéhnlichkeiten< vergleichbar. (PU
Abschn. 67)

Wittgenstein hétte damit auch die Verwandtschaften zwischen Begriffsarten bezeichnen
konnen, hat das aber ebenso wenig getan, wie er seinen frithen Begriff eines >formalen Begriffs<
aufgenommen hitte, um den Ausdruck 'Begriff' selbst als fiir einen formalen Begriff stechend zu
erkléren.

Wenn man das tun will, muss man den Unterschied zwischen materialen und formalen
Begriffen angeben. Mit materialen Begriffen klassifizieren wir in der Wahrnehmung oder im
tiatigen Umgang Gegebenes direkt. Als einfaches Beispiel ein singulér priadikativer Satz wie >Der
Tisch // ist rund.< Dem Subjekt des Satzes, das implizit von anderen Artefakten oder natiirlichen
Objekten unterschieden ist, wird die wahrnehmbare Eigenschaft rund zu sein zugeschrieben, die
als geometrischen van anderen geometrischen oder andersartigen Eigenschaften unterscheidet ist
(z.B. die Farbe unbestimmt 14sst). Sitze wie dieser dienen zum Klassifizieren-und-Unterscheiden.
Ihr Subjekt gibt den Bezug an, ihr Pradikat gibt {iber den Bezugsgegenstand etwas zu verstehen.

Materiale Begriffe bilden auch Hierarchien unter Oberbegriffen. Z.B. >Lebewesen< ist
Oberbegriff zu mindestens >Pflanzen< und >Tieren<; >Pflanze< zu >B&ume<, >Striaucher<,
>Bluemn<, >Gras< etc.; >Baume< zu >Nadelbdume<, >Laubbdume< etc.

Analog zur biologischen Unterscheidung zwischen einer Gattung (z.B. Sdugetiere) und
ihren Arten (z.B. Katzen, Hunde, Schweine, Rinder) sind Oberbegriffe bestimmter Stufen
Gattungsbegriffe genannt worden. Ich will hier nur grob unterscheiden zwischen Begriffen 1.
Stufe und allen héheren als generischen* Begriffen.

Schon im Hinblick auf die Begriffshierarchien unter generischen Begriffen stellen sich
formal die Fragen, ob es ein summum genus oder ein genus generalissimum — eine hochste
Gattung und eine allgemeinste (z.B. >das Sein<) gibt. Beide Fragen sind schon in der
aristotelischen Tradition diskutiert worden. Die letzte ist ausdriicklich verneint worden. Das
Argument dagegen war, dass eine allgemeinste Gattung alle ihre differentiae specificae enthalten
und so widerspriichlich sein miisste.

Es stellt sich auch die Frage, ob die formalen Begriffe an die Spitze der materialen
Begriffshierarchien gehdren. Diese Frage ist in der aristotelischen Tradition mit Hilfe der
Begriffsbildung >Kategorie< bejaht worden. Aber sind Kategorien nicht formale Begriffe?

Von formalen Begriffen zu reden war eine Neuerung Wittgenstein in der LPA (4.122-
4.128). Er erlautert da ihre Verschiedenheit von materialen oder >eigentlichen< Begriffen
(4.1272, 4. Absatz) am Beispiel von >Gegenstand< damit, dass sie Variable ausdriicken (4.1271-
2), die mit jeder ihrer Instanzen schon gegeben sind (4.12721). Wenn >Gegenstand< als
eigentliches Begriffswort verwendet werde, ,,entstehen unsinnige Scheinsitze®, die nichts zu

verstehen geben, z.B. >Der Tisch ist ein Gegenstand<. Darauf kdnnte man nur antworten mit

4 Von lateinisch genus = Gattung.

10



>Unsinn!< oder mit >Natiirlich, was soll er denn sonst sein. Im Blick auf diese Ambivalenz ist
der Satz unsinnig und driickt allenfalls aus, dass mit dem materialen auch schon der formale
Begriff gegeben ist.

Der nominale Ausdruck >Gegenstand< entspricht dem unbestimmten (indefiniten)
Pronomen >etwas<, das damit auch eine Variable ausdriickt. Man gewinnt nun eine grundlegende
Einsicht in unser alltigliches Begriffssystem, wenn man beobachtet, dass es neben etwas noch ein
gleichrangiges indefinites Pronomen enthilt, ndmlich >jemand<. Dem das Nomen >ein Jemand<
oder >eine Person< entspricht. Implizit wird den Regeln gefolgt: ,,Wer Person ist, ist nicht nur
Gegenstand; was nur Gegenstand ist, ist nicht Person.*

Personen sind, was schon Aristoteles bemerkt, obwohl er den Personenbegriff noch nicht
hatte, sprechende, iiber eine Satzsprache verfiigende Lebewesen (zoa logon echonta®). Deswegen
habe ich sie oben nicht als Beispiel unter dem Oberbegriff >Tiere< angefiihrt. Eine Satzsprache
zu sprechen ist humanes Alleinstellungsmerkmal, 1dsst Menschen Personen werden und sein und
unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen (von allen Tieren, die allenfalls Signalsprachen
haben).

Jedenfalls einige der >Kategorien< bei Aristoteles sind formale Begriffe. Er hat folgende
Liste angegeben:

(1) Substanz; (2) Qualitdt, (3) Quantitit; (4) Relation; (5) Raum; (6) Zeit;
(7) Lage; (8) Haben; (9) Tun; (10) Leiden.®

Nach Aristoteles hat erst wieder Kant aus eigener Konzeption von >Kategorien<
gesprochen (und neuerdings Brandom, auf den ich anderwirts eingegangen bin’). Kant hat
Aristoteles vorgeworfen, er habe seine Kategorien nur 'rhapsodisch aufgerafft' und nicht aus
einem Prinzip gewonnen. Er glaubte, in einer fiir vollstdndig gehaltenen Tafel moglicher Urteile
ein solches Prinzip gefunden zu haben und hat deshalb zu seien zwolf Arten von Urteilen eine
homologe Tafel der Kategorien aufgefiihrt.®

Zumindest Kants Kritik an Aristoteles kann etwas abgewonnen werden, weil unklar ist,
inwieweit sich verschiedene Kategorien bei Aristoteles unterscheiden. Als Beispiel fiir (1) nennt
er >Mensch; Pferd< und dokumentiert dabei nicht nur, dass er die Sprachfdhigkeit des Menschen
nicht ernst genug nimmt, sondern auch, dass er Lebewesen auf bloBe rdumlich getrennte
Einheiten zu reduzieren bereit ist. Fiir (8) gibt er als Beispiele >liegt; sitzt<, die als Instanzen von
(5) — raumliche Position des Menschen, oder (9) — Verhaltensweisen als Weisen des Tuns —
verstanden werden konnten. Mit (9) und (10) fundamentalisiert er die Unterscheidung zwischen

Aktiv und Passiv, die ebenfalls zu (9) gerechnet werden kdnnte.

AN

Politik 1253 a 14 sqq.

Kategorien Kap. 2.

Robert Brandom: Between Saying & Doing, Oxford 2008. Vgl. mein : "Uber Brandom und Wittgenstein II' auf
www.emilange.de.

Kant: Kritik der reinen Vernunft B 95/ A 70 und B 106 / A 80.

11



Kants Tafel der Urteile und daher Kategorien vermischt grammatische, logische und
epistemologische Gesichtspunkte der Einteilung und fasst daher auch Urteile zusammen, die
getrennt werden sollten. Das will ich nicht diskutieren, aber Kants Behauptung, die Tafel der
Urteile sei ein Leitfaden fiir die Angabe einer vollstédndigen Tafel der Kategorien.

Wenn Kategorien eine Gruppe von formalen Begriffen sind — wie bei Aristoteles (1)-(6) —
und eins ihrer Merkmale ist, mit jeder ihrer Instanzen schon gegeben zu sein, dann kann es kein
internes Kriterium der Vollstandigkeit welcher Liste von Kategorien immer geben (wie Kant in
der Urteilstafel gefunden zu haben glaubte), sondern nur ein externes aus der Beschrankung der
Betrachtung auf einen sinnvoll abgegrenzten Redebereich. Denn das genannte Merkmal formaler
Begriffe impliziert, dass ihre ausdriickliche Bildung oiptional ist und unbegrenzt neue gebildet
werden konnen. Im Blick auf das einfache Beispiel des singulér pradikativen Satz oben konnte
z.B. die formalen Begriffe >Thema (oder Woriiber?) der Rede< und >Inhalt (oder Was?) der
Rede< gebildet werden.

Aristoteles hat seine Kategorien als summa genera (hdchste Gattungen) verstanden. Von
dem Begriff eines formalen Begriffs her legt sich eine andere Auffassung fiir die Funktion
formaler Begriffe nahe, zu der ich die Anregung einer Diskussion mit Jens Kulenkampff
(Erlangen) verdanke. Er schrieb mir in einer mail vom 14. Januar 2023:

HIrgendwie stimmt es ja, dass es sich (sc.:bei formalen Begriffen) um allgemeinste zusammenfassende
Begriff handelt, nur dass sie sich nicht gut so verstehen lassen, als landete man schlussendlich bei ihnen, wenn
man die Leiter der materialen Begriffe nur hoch genug hinaufsteigt. Sie stehen gewissermaflen neben der
materialen Begriffen oder in einem gewissen Sinne sogar vor ihnen, wie man eben daran sieht, dass derjenige, der
z.B. ernsthaft fragt, ob Computer Personen seien (oder Bewusstsein und Gefiihle haben), schon einen Fehler
gemacht hat, weil er unter der Hand, was ein Artefakt ist, unter die Lebewesen eingereiht hat. — Wenn der

Ausdruck nicht durch den Aristotelismus und Kant besetzt wére, konnte man die formalen Begriffe durchaus als

Kategorien bezeichnen.

Aufnehmen mochte ich aus dieser perzeptiven Bemerkung, dass formale Begriffe nicht
tiber den materialen stehen und nicht an der Spitze von deren Begriffshierarchien, sondern neben
ihnen. Das gibt ndmlich einen Ankniipfungspunkt fiir die Bestimmung ihrer Funktion. Auch die
Sprachspiele der Bedeutungserklodrung stgehen neben den materialen Sprachspielen. Thre
gleichsam horizontale Anordnung hat Wittgenstein in die Bemerkung zusammengefasst; >Die
Bedeutung eines Wortes ist das, was die Erkldrung der Bedeutung erklirt. (PU Abschn. 560)
D.h. némlich, dass die Bedeutung eines Wortes mit seiner Bedeutungserklarung dquivalent ist und
das kénnte sie bei vertikaler Uberordnung nicht sein — sie konnte nicht in interner Beziehung zum
Erklérten stehen.

Formale Begriffe gehoren in letzte Bedeutungserklarungen und stehen so neben den

anderen Bedeutungserklarungen, wie diese neben den von ihnen erklarten Wortern stehen.

12



2. »Person< und »Gegenstand«

yPerson<« und »Gegenstand« sind die Worter, die die grundlegenden formalen Begriffe des
sich in der Umgangssprache aussprechenden Alltagsverstehens ausdriicken. Vor ihrer
genaueren Betrachtung ist Folgendes zu bemerken: Worter werden allgemein in vielen, zum
Teil sehr verschiedenen Kontexten verwendet und haben daher auch verschiedene Bedeutungen
— d.h. in verschiedenen Kontexten ist Unterschiedliches an thnen zu verstehen wichtig. Nur
bestimmte Verwendungen bestimmter Worter driicken formale Begriffe aus. Diese Erlduterung
gilt fiir alles Folgende und wird deshalb nicht wiederholt.

Formale Begriffe werden durch bestimmte Verwendungen bestimmter Worter ausgedriickt
und verlangen material begrifflich Charakterisiertes als ihre Einsetzungsinstanzen, damit etwas
Bestimmtes, nach wahr/falsch bzw. erfiillt/nicht-erfiillt Bewertbares gesagt ist. Sie sind also in
bestimmter Hinsicht »Begriffe von Begriffen«. »Person< und »Gegenstand« driicken in jeweils
einer ihrer Verwendungen formale Begriffe aus, weil sie dann als Nomina indefiniten
Pronomina entsprechen, »Person< entspricht »jemand¢, »Gegenstand« entspricht >etwas<. Beide
sind einander in einer Hinsicht gleich, in einer anderen unterscheiden sie sich.

Gleich sind sich darin, dass sie ein besondere Art von Allgemeinbegriffen fiir einzelne
Gegebenheiten, fiir Einzelnes, sind. Material wird dieses Einzelne durch Ausdriicke fiir
konkrete Einzelne — Namen, Kennzeichnungen (der/das so-und-so) und Begriffsworter —
sprachlich gefasst. Bei Personen sind das ihr Personenname (in meinem Fall: Ernst Michael
Lange, ist der vollstdndige Name aus zwei selbststindigen Vornamen und dem Familiennamen
zusammengesetzt), Kennzeichnungen (z.B. der Mann in der Ecke mit dem Sektglas in der
Hand) und materiale Charakterisierungen (z.B. der Langweiler). Bei Gegenstdnden sind das
seltener Namen (wie z.B. bei Landschaften, Bergen oder Fliissen), aber uneingeschriankt auch
Kennzeichnungen (z.B. der hochste Berg der Alpen) und materiale Charakterisierungen (z.B.
Worter fiir Pflanzen und Artefakte; aber auch der/ein Fluss/Berg; sogar: meist besungener
deutscher Strom — solche Charakterisierungen sind grammatisch unbestimmte
Kennzeichnungen, weil ihnen der bestimmte Artikel fehlt, aber eine Abgrenzung von
Kennzeichnungen ist bei Charakterisierungen von Gegensténden oft schwierig).

Weil »Person< und »Gegenstand« beide formale Allgemeinbegrifte fiir einzelne
Gegebenheiten ausdriicken (kdnnen), stimmen sie auch darin {iberein, dass sie nicht

unterschieden werden miissen. Zunéachst einmal muss man iiberhaupt nicht sprechen (freilich

13



hat das den Preis, wie der amerikanische Philosoph Wilfrid Sellars trocken bemerkt hat, dass
man nichts zu sagen hat). Dann aber konnen, wenn nur auf den logischen Charakter der
Begriffe als Allgemeinbegriffe fiir Einzelnes geachtet wird, die generischen Merkmale von
Personen auch einfach vernachlissigt werden. Logisch sind Personen auch Gegenstinde. Die
Sprache der formalen Logik und der Wissenschaften sieht daher zumeist von dem Unterschied
zwischen »Person< und »Gegenstand« ab und versteht die einzelnen Gegebenheiten ihrer
Gegenstandsbereiche (‘universes of discourse') nur als Gegensténde, Entititen. Die formale
Préadikatenlogik kennt deswegen auch nur einen Typ von Individuenvariable 'x'. Aber weil die
Verhandlungssprache auch der Logik und der Wissenschaften natiirlich die Umgangssprache
ist, die mindestens dazu gebraucht wird, sagen zu konnen, was man eigentlich tut (wenn man
einen logischen Beweis fiihrt; eine Hypothese empirisch iiberpriift etc.), setzen auch Logik und
Wissenschaften den Unterschied von »Person< und »Gegenstand« implizit und material voraus.

yPerson< und »Gegenstand< unterscheiden sich darin, dass »Gegenstand<, obwohl der
Ausdruck auch verschiedene Bedeutungen hat (z.B. gleichbedeutend mit >Themac« einer
Diskussion oder Abhandlung gebraucht wird), nicht eigentlich materiale Verwendungen hat,
yPerson« aber sehr wohl. Der Unterschied wird daran deutlich, dass die Frage 'Wie viele
Gegenstianden sind in diesem Raum?' sinnlos ist’, wenn nicht schon angegeben ist, was als
'Gegenstand' zdhlen soll; dagegen hat die Frage 'Wie viele Personen sind in diesem Raum?'
immer eine bestimmte Antwort. Tatsdchlich hat yPerson< umgangssprachlich nur in diesem
Kontext rein formalen Sinn — wenn es als Indikator der Zihlbarkeit'® verwendet wird (‘es waren
so-und-so-viele Personen anwesend'). Meistens wird »Person< als materiales Begriffswort
verwendet. Dann bedeutet es »sprechendes, titiges/handelndes, und sich (schon darin)
wesentlich selbst bewertendes Lebewesen<. Diese Explikation des materialen Personenbegriffs
ist folgendermal3en begriindet.

yLebewesen« sind Personen, weil sie irgendwann geboren werden und irgendwann sterben.
Sie werden nicht gepflanzt oder sden sich aus (wie Pflanzen), sie werden nicht einfach
vorgefunden oder hergestellt (wie materielle Objekte bzw. Artefakte).

Aber auch Pflanzen und Tiere sind Lebewesen, die sich aufdrangende (wenn auch nicht die
durchdringende) spezifische Differenz von Personen ihnen gegentiber ist, dass diese sprechen

konnen, iiber eine Sprache verfiigen. Das zeigt sich daran, dass Personen wesentlich ihren

9 Vgl. Wittgenstein: Logisch-Philosophische Abhandlung (LPA), 4.1272 f. (Wittgenstein schreibt 'unsinnig'.)
10 Im Chinesischen gibt es eine eigene Wortklasse der Zahlbarkeitsindikatoren fiir die verschiedensten Arten von
Gegenstiinden und sogar ein Wort/Zeichen fiir ihren formalen Begriff ('ge").

14



Personennamen haben (der ihnen gemeinhin schon bei ihrer Geburt gegeben wird).
Personennamen sind sprachliche Instrumente der Anrede oder des Redens von/iiber (der
Bezugnahme auf) Personen. Dieses Instrument wére sinnlos (funktionslos), wenn, wer
angeredet werden kann und wird, nicht auch antworten kénnte oder wiirde (wenn er wollte). Zu
antworten aber heifit zu sprechen. Also ist eine Person wesentlich ein sprechendes Lebewesen.

Der Gebrauch der Sprache allgemein ist kategorial eine Handlungsweise oder 7dtigkeit. Die
Verwendungen einzelner Sétze in Sprechhandlungen wie Aussage, Frage, Befehl, Wunsch sind
Handlungen. Also ist eine Person schon als sprechendes Lebewesen wesentlich ein
tdtiges/handelndes Lebewesen. Aber die Begriffe von Tatigkeit und Handlung haben auch iiber
den Gebrauch der Sprache weit hinausreichende Anwendungen, so dass die Charakterisierung
von Personen als wesentlich titig/handelnd ein vom Gebrauch der Sprache prima facie auch
unabhdngiges Fundament hat.

Mit den beiden Merkmalen >sprechend< und >titig/handelnd« von Personen ist ihr
durchdringendes drittes Kennzeichen noch gar nicht erreicht. Es ergibt sich auch zunéchst aus
dem Gebrauch der Sprache. Wer etwas sagt oder tut und dabei ernsthaft ist, will etwas
Richtiges sagen/tun. D.h.: Seine AuBerung unterstellt sich und unterliegt deswegen einer
normativen Bewertung nach wahr/falsch bzw. fiir die anderen Modi als den der Aussage,
erfiillt/-bar//nicht erfiillt/-bar. Der Gebrauch der Sprache ist daher die Beteiligung an einer
normativen Praxis (Handlungsweise). Eine Person beherrscht die Sprache (ihre Muttersprache)
nicht von Geburt an, sie muss sie erst lernen — durch Beobachtung, Nachahmung und zum
keinen Teil auch explizites Lehren/Gelehrt-werden. Und sie beherrscht ihre Sprache erst dann
vollig, wenn sie die Bewertungen, denen ihre AuBerungen unterliegen, auch selbst vornehmen
kann. D.h. aber — eine sprachfdhige Person ist wesentlich ein sich selbst bewertendes
Lebewesen. Jede noch so einfache Person kann sich, wenn sie sich versprochen oder geirrt hat,
selbst korrigieren.

Auch viele Tatigkeiten und Handlungen unterliegen impliziten oder expliziten Normen und
werden daher normativ bewertet, elementar nach Erfolg vs. Misserfolg. Deshalb ist das
Merkmal »sich selbst bewertend« das durchdringende Merkmal von Personen.

Der zentrale Charakter der Selbstbewertung im Begriff der »Person« findet sprachlich oft
seinen Ausdruck in der Substantivierung des Adverbs 'selbst', in der Rede von 'dem Selbst'. Ein
Selbst ist eine Person in dem, was sie sich wesentlich zurechnet und zurechnen lassen will. Ein

Missbrauch dieser substantivischen Rede vom Selbst ist die psychologisch vor allem durch

15



Freud verbreitete Rede von dem >Ich<'". Sie 16st das Pronomen 'ich' aus seinem semantischen
Zusammenhang mit den anderen Personalpronomina, dem Personennamen und den
Kennzeichnungen fiir die Person und kann insofern nur zahlreiche sprachliche
Missverstdandnisse erzeugen. Ein Pro-Nomen ist in einer Ersetzbarkeitsrelation intern auf ein
Nomen bezogen, wird oft nur anaphorisch und nicht selbst bezugnehmend gebraucht (setzt also
die Bezugnahme durch das Nomen, Namen oder Kennzeichnung, voraus) und kann daher
sinnvoller Weise nicht selbst zu einem gemacht werden. Aullerdem setzt die Rede von dem
»Ich< soviel Falsches iiber die Moglichkeit von Theorie in der Psychologie voraus, dass es einer
eigenen Abhandlung bediirfte, das alles zu korrigieren.'”

yPerson< und »Gegenstand« sind die fundamentalen formalen Grundbegriffe des
Alltagsverstehens fiir das, was uns als Einzelne gegeben ist. Auskiinfte iiber Einzelne
beantworten die Frage, wovon unsere elementaren Sitze handeln. Diese Fragen zerfallen
wegen der Grundunterscheidung fiir uns von vornherein in "Wer?' und 'Was?'. Die Auskiinfte,
die Antworten auf diese Fragen mit Namen und Kennzeichnungen geben, sind noch nicht
vollig explizit bestimmt, obwohl oft kontextuell hinreichend. Erst im 6. Abschnitt iiber 'Raum
und Zeit' wird das Identifizierungssystem thematisch, das es erlaubt, Auskiinfte auf die Fragen
"'Wer?' und 'Was?' vollig explizit zu bestimmen. Die folgenden drei Abschnitte behandeln
zundchst Implikationen und Korrolarien der Grundunterscheidung Person/Gegenstand.

Sie driicken deshalb die fundamentalen formalen Begriffe des Alltagsverstehens aus, weil
zur Erlduterung des Personenbegriffs und des Unterschieds zwischen Personen und
Gegenstinden alle anderen formalen Grundbegriffe des Alltagsverstehens schon gebraucht
werden. Wegen des Unterschieds von »Person«< und »Gegenstand« sind von diesen Begriffen alle
auf Personen anwendbar, einige aber aber ausschliefSlich auf Personen und nicht auf
Gegenstidnde (trivialerweise hdangen die nur auf Personen anwendbaren Begriffe intern mit dem
Gebrauch der Sprache und seinen Implikationen zusammen). Der Grund dafiir ist: Begrifflich
gesehen kann der Begriff eines Gegenstandes gleichsam als eine Beraubung oder Reinigung
des Begriffs der Person von allen fiir Personen spezifischen generischen Merkmalen aufgefasst
werden. Gegenstdnde sind, in der Umgangssprache, Nicht-Personen, weil sie nicht sprechen.
Das fiihrt dazu, dass das Begriffssystem des Alltagsverstehens von oben her aufgebaut ist (top

down), von den komplexesten Einzelnen her, nicht von unten (bottom up), von den einfachsten

11 Sigmund Freud: »Das Ich und das Es<, Gesammelte Werke Bd. XIII, 235-289.

12 Von diesem stark begriindungsbediirftigem, aber hier nicht begriindeten Urteil mag die von Freud inaugurierte
therapeutische Praxis unberiihrt bleiben, obwohl der Erfolg der Psychoanalyse als Praxis — und schon bei Freud
selbst — immer problematisch geblieben ist.

16



Gegebenheiten her. Dafiir werden die folgenden Analysen im einzelnen zahlreiche Belege
erbringen.

Die skizzierte begriffliche Sachlage macht die Bildung des Begriffs einer Entitdt im Kontext
der formalen Logik mdglich, aber auch zu einem ironischen Sachverhalt. Die Einordnung von
Personen in einen Gesamtbereich von Entitdten muss gleichsam die begriffliche Genese
Gegenstandsbegriffs und seinen Zusammenhang mit dem Personenbegriff kiinstlich abblenden,

'vergessen'.

3.'Sinn' und 'Bedeutung’

Wenn das Sprechenkonnen, die Verfiigung iiber eine Sprache, das unterscheidende Merkmal
von Personen im Unterschied zu Gegenstdnden ist, ldge es nahe, sich nun direkt dem Begriff
der/einer Sprache zuzuwenden. Vorldufig kann der Begriff einer Sprache mit 'ein Insgesamt
von Ausdrucks- und Darstellungsmitteln, das in einer Bevolkerung das vorherrschende ist'
angegeben werden. Das ist nicht sehr aufschlussreich, weil uns Totalitidten ('Gesamtheiten') nur
iiber ihre Elemente genauer und im einzelnen zuganglich sind. Die Elemente einer Sprache
sind Worter und Sdtze. Dabei haben Sétze einen noch genauer zu fassenden Primat, insofern
sie die kleinsten Einheiten einer Sprache sind, mit deren selbststéndiger (isolierter)
Verwendung etwas gesagt = zu verstehen gegeben werden kann. Worter fiir sich konnen dazu
nicht allgemein verwendet werden, sondern nur in bestimmten Kontexten. Sie gehdren
wesentlich in den Zusammenhang (Kontext) von Sitzen.

Mit Wortern und Sétzen und ihrem internen Zusammenhang sind nun die explikativen
formalen Ausdriicke 'Sinn' und 'Bedeutung' verbunden. In der Explikation, die ich argumentativ
entwickeln mochte so, dass 'Sinn' sich in erster Linie auf Sétze (in Gebrauch) bezieht,
'Bedeutung' in erster Linie auf Worter (in gebrauchten Sdtzen). Deshalb wird hier zunéchst
iiber diese Begriffe gehandelt und erst im folgenden Abschnitt iiber den Begriff der Sprache,
der der formale Begriff fiir die vielen Sprachen ist (die einen unbestimmten Artikel zulassen —
wie der formale Begriff nicht). Ein Grund dafiir ist ferner, dass der formale Begriff der Sprache
als Begriff fiir Totalitdten sich seinerseits auf in Beziehung auf die Sprache intentionale
Totalitdten bezieht, fiir die die Ausdriicke "Welt' und "Wirklichkeit' die formalen Begriffe
bilden.

Zwischen der Reihe der genannten Begriffe — verkiirzt: Person-Sinn-Sprache-Welt — besteht

17



ein zu explizierender interner (= wesentlicher) Zusammenhang; ein Zusammenhang, der nicht
nicht bestehen kann. Deshalb kdnnte mit jedem dieser Begriffe begonnen werden — er wiirde
notwendig zu den anderen fiihren. Insofern ist die hier gewéhlte Reihenfolge der Behandlung
auch willkiirlich.

Es gibt fiir die Behandlung der Begriffe 'Sinn' und 'Bedeutung' eine zusétzliche
Komplikation. Die Philosophie ist mit Frege (1848-1925) auf den Grundbegriff-Charakter
dieser Begriffe erst spit aufmerksam geworden, zudem auf den Sinnbegriff noch spiter als auf
den Bedeutungsbegriff (der schon bei Kant, 1724-1804, und Hegel, 1770-1832, eine Rolle
spielt). Der Handbuch-Artikel eines begriffsgeschichtlichen Eintrags tiber 'Sinn'"® beginnt mit
und handelt fast ausschlieBlich von Frege. Es gibt nun zahlreiche Argumente dafiir, dass Frege
mit seinen Logischen Studien zwar die Philosophie der Sprache angesto3en hat, aber noch nicht
eigentlich die sogenannte Wendung zur Sprache (linguistic turn) vollzogen hat. Deshalb sind
die haltbaren Fassungen der sprachphilosophischen Grundbegriffe simtlich Berichtigungen
von Auffassungen Freges. Der erste folgenreiche Berichtiger Freges war Wittgenstein (1889-
1951), der in dem genannten Handbuchartikel gar nicht behandelt wird. Vor einer
systematischen Entfaltung der Begriff von Sinn und Bedeutung miissen daher verbreitete

historische Fehlauffassungen berichtigt werden. Dem dient der folgende Exkurs.

Exkurs 2 zu Frege und Wittgenstein iiber die sprachphilosophischen Grundbegriffe'

Die Wendung zur Sprache" am Beginn des 20. Jahrhunderts hielt sich im Rahmen einer
Kantischen Philosophiekonzeption der reflexiven begrifflichen Kldrung, die — in ihrer
Wittgenstein'schen Fassung — auch hier befolgt wird. Sie wird dominant mit dem Werk Freges
verbunden'’, aber es gibt begriindete Zweifel daran, dass schon er die Wendung zur Sprache
zustande gebracht hat.

Denn Frege war vor allem Logiker. Er fasste Sitze logisch als eine Art von Funktionen auf; er
16ste mit der auf der Funktionsauffassung der Sétze aufgebauten Quantifikationstheorie das in der
syllogistischen Logik ungeldste Problem mehrfacher Verallgemeinerung von Sétzen und legte die
auf dieser Grundlage mogliche erste vollstdndige Formalisierung der Pradikatenlogik 1. Stufe

vor. Sein logizistisches Projekt, die Mathematik (Arithmetik) auf die Logik zuriickzufiihren,

13 Historisches Warterbuch der Philosophie, hrsg. v. Joachim Ritter u.a., Basel 1995, Spalten 808-815.

14 Vgl. E. M. Lange: 'Frege oder Wittgenstein — Wem ist die Wendung zur Sprache (>linguistic turn<) zu verdanken?'
auf www.emilange.de,

15 Vgl. oben Fufinote 3.
16 Vor allem durch den Einfluss von Michael Dummett: Frege — Philosophy of Language, London 1973.

18



scheiterte an dem von Bertrand Russell entdeckten Klassenparadox ('Enthilt die Klasse aller
Klassen, die sich nicht selbst enthalten, sich selbst oder nicht?'). Im Wesentlichen erst danach
wandte sich Frege der Philosophie der Logik zu und machte in deren Zusammenhang auch
aufschlussreiche Beobachtungen und Bemerkungen zur Sprache. Aber Logik verstand er als
normative nomologische ,,Wissenschaft der allgemeinen Gesetze des Wahrseins®."” Sie hatte sich
mit Gedanken als dem Sinn von Sitzen und Gedankengefiigen in einem platonisch dritten Reich
zu beschiftigen (— im Unterschied zu den Reichen des Physischen und der subjektiven
Vorstellungen).

Fiir Wittgenstein war dagegen die Logik nicht wesentlich Wissenschaft, sondern allgemeinste
Bedingung des Sinns, der Verstandlichkeit iiberhaupt. Das Bestreben, sie zu axiomatisieren, in
das Frege und Russell ihren Ehrgeiz gesetzt hatten, hielt er sogar fiir irrefiihrend (LPA 6.127; vgl.

5.43). Die Logik gibt die Kriterien, Sinn von Unsinn zu unterscheiden, wobei gilt:

»Man ... muss mit der Unterscheidung von Sinn und Unsinn anfangen. Vor ihr ist

nichts moglich.(Denn sonst kann ich iiberhaupt nicht reden. )"

Obwohl schon Frege einen Gedanken wesentlich als Sinn eines Satzes aufgefasst hatte', hatte
er den Begriff des Sinns nicht von den Sitzen, sondern von den singuléren Termini her entfaltet.
Das fiihrte ihn dazu, auch Sitze als 'komplexe' Namen von Wahrheitswerten aufzufassen mit der
kontraintuitiven Folge, dass alle wahren Sétze dieselbe Bedeutung ('das Wahre') haben miissen.
Der Ausgang von den singuldren Termini bringt den Begriff des Sinns unter die Dominanz eines
Gegenstand-theoretisch verzeichneten Begriffs der Bedeutung, die den Trager des Namens mit
seiner Bedeutung (seinem Gebrauch zur Anrede und Bezugnahme) verwechselt.

In seiner Abhandlung >Uber Sinn und Bedeutung< von 18922 beschiftigt Frege sich mit dem
Verstehen von informativen Identitatssétzen am Beispiel 'Der Abendstern ist der Morgenstern.'
Beide Ausdriicke bezeichnen denselben Gegenstand — den Planeten Venus. Sie haben, sagt Frege,
dieselbe Bedeutung, aber verschiedenen Sinn; weil als 'Morgenstern' die Venus am Morgen, als
'Abendstern' am Abend zu sehen ist. Die Ausdriicke haben insofern, sagt Frege, verschiedenen
Sinn. Den Ausdruck 'Sinn' erklért Frege metaphorisch mit 'Gegebenheitsweise' (im Beispiel:
Sichtbarkeit am Morgen vs. Sichtbarkeit am Abend).

Obwohl nun richtig ist, dass der deskriptive Gehalt von Kennzeichnungen (‘der So-und-so';
definite descriptions im Sinn von Bertrand Russell) und kennzeichnenden Namen kognitiven

Sinn hat und semantisch auf Situationen der unmittelbaren Wahrnehmung (durch den

17 Frege: >Logik< (1897), Einleitung (Nachgelassene Schriften Bd.1, hrsg. Hermes/Kambartel/Kaulbach, Hamburg
21983, 139).

18 MS 109 25.

19 Frege, l.c., 142.

20 In: Gottlob Frege, Funktion, Begriff. Bedeutung — Fiinf logische Studien, hrsg. v. Giinter Patzig, Gottingen *1966.

19



Zusammenhang mit anderen Kennzeichnungen und Pronomina) verweist, war das ein
ungliicklicher Beginn der Diskussion {iber die Begriffe Sinn und Bedeutung. Zum einen ist von
'Sinn' primér im Blick auf Sétze zu sprechen und im Blick auf Satzbestandteile wie Namen und
Kennzeichnungen nur abgeleiteter Weise. Zum andern verzeichnet Frege mit seinen
Bestimmungen griindlich die Bedeutung von 'Bedeutung', wenn als Bedeutung eines singulidren
Terminus der Gegenstand ausgegeben wird, fiir den er steht (auf den er Bezug nimmt; im
Beispiel: der Planet Venus). Denn wenn der Triger z.B. des Namens 'Moses' stirbt, stirbt nicht
seine Bedeutung — eine Bedeutung des Namens (mit seiner Hilfe von einer Person sprechen zu
konnen) bleibt erhalten. Nur mit der Person kann man trivialerweise nicht mehr sprechen, wenn
sie gestorben ist, so dass eine der Funktionen ihres Namens keine Anwendung mehr hat. Aber
Anrede und Bezugnahme als formale Bedeutungen von Namen sind wesentlich aufeinander
bezogen (auf wen man mit seinem Namen nur noch Bezug nehmen kann, weil er gestorben ist,
den hat man doch zu seinen Lebzeiten mit seinem Namen ansprechen kénnen), so dass sich die
Bedeutung des Namens mit dem Tod des Namenstragers nicht verdndert. Die Gegenstand-
Theorie der Namensbedeutung ist einfach falsch.

Wittgenstein hat daher in der LPA richtig und kategorisch festgestellt: ,,Nur der Satz hat Sinn;
nur im Zusammenhange des Satzes hat ein Name Bedeutung.* (3.3) Der Sinn des Satzes besteht
in dem, was mit ihm gesagt oder zu verstehen gegeben werden kann. Und nur mit ganzen Sitzen
kann etwas zu verstehen gegeben werden. Deshalb hat ein Name oder eine Kennzeichnung nur
im Zusammenhang des Satzes Bedeutung (eine semantische Funktion). Wenn ich nur 'Peter' sage,
habe ich (wenn es kein Ruf oder Ausruf, also expressiv zu verstehen ist) noch nichts gesagt und
ich kann gefragt werden 'Was ist mit Peter?' ("Was oder wen meinst du?'; '"Was willst du denn tiber
Peter sagen?').

Es gibt im Kontext der sprachanalytischen Philosophie kein besseres Beispiel fiir die deutsche
Redensart, dass etwas 'falsch aufgezdumt' ist, als Freges Behandlung der Begriffe von Sinn und
Bedeutung. Erst Wittgenstein hat mit der funktionalen Sonderstellung der Sétze, dem Primat des
Satzes als der kleinsten Einheit der Sprache, mit deren isolierter Verwendung sich etwas explizit
zu verstehen geben ldsst, Ernst gemacht.” Deshalb sollte man der entgegenstehenden
einflussreichen Tradition zum Trotz die Wendung zur Sprache als erst bei Wittgenstein definitiv

vollzogen verstehen.

Der Begrift des Sinns bezieht sich also in erster Linie auf Sitze, der Begriff der Bedeutung

auf Worter. Ein Aspekt der Bedeutung von Wortern ist ihr Beitrag zum Sinn von Séitzen. Aber

21 Die LPA gibt im Zentrum (2.1-- 6) eine Theorie des Satzes und Wittgenstein soll erwogen haben, das ganze Buch
Der Satz zu betiteln (Wuchterl/Hiibner: Wittgenstein, Hamburg 1979, 79). Aus hier nicht zu erlduternden
technischen Griinden hielt er, wenn man {iberhaupt von logischen Konstanten sprechen mdchte, den Satz fiir die
einzige logische Konstante. (5.47 d)

20



wie ist 'Bedeutung' an sich selbst zu verstehen.

Die Grundbedeutung von 'Bedeutung' ist im Deutschen 'Wichtigkeit'. Ein bedeutender Mann
ist ein in unspezifizierter Hinsicht wichtiger Mann. Auf sprachlich Ausdriicke lésst sich das so
iibertragen: Thre Bedeutung besteht in dem, was an ithnen zu verstehen wichtig ist. Was
verstanden werden kann, aber faktisch nicht verstanden wird, kann und muss erkldrt werden.
Es gibt daher auch einen internen Zusammenhang zwischen 'Bedeutung eines Wortes' und
'Erklarung der Bedeutung eines Wortes'. Wittgenstein ist darauf schon in der LPA gestof3en:
,»Die Bedeutungen der einfachen Zeichen (der Worter) miissen uns erklart werden, dass wir sie
verstehen. — Mit den Sétzen aber verstindigen wir uns.* (4.026) Aus sachlichen Griinden sollte
die Formulierung modalisiert werden: ,,*Die Bedeutungen der Worter miissen uns erklért
werden konnen, wenn wir sie nicht verstehen. Denn wenn wir unsere (Mutter-)Sprache gelernt
haben, verstehen wir die Bedeutung der meisten Worter ohne Erklarung.

Aus Griinden, die hier nicht dargelegt werden miissen, hat Wittgenstein aber in der LPA
nicht alle einfachen Zeichen fiir erkldrbar gehalten, die sogenannten ,,Urzeichen® sollten nur
erldutert werden konnen und Erlduterungen zirkulér bleiben miissen. (3.263) Erst in seiner
Selbstkritik hat er den Unterschied zwischen Bedeutungserkidirungen von Wortern und
Erlduterungen aufgegeben und dann ganz allgemein festhalten konnen: ,,Die Bedeutung des
Wortes ist das, was die Erkldrung der Bedeutung erklért. (PU § 560) Man kann das auch so
ausdriicken: Bedeutungserkldrungen sind immer auch Erlduterungen — dessen, was der
Sprecher, in dem, was er zu verstehen geben wollte, als Bezug seiner AuBerung gemeint hat.

In diesem Rahmen kann auch der allgemeine Anspruch von Freges gegenstandstheoretischer
Falschauffassung der Wortbedeutung als misplaced concreteness rekonstruiert werden: Nur bei
gegenstandsbeziiglichen Ausdriicken der Sprache (Pronomina, Namen, Kennzeichnungen) ist
Teil der Bedeutung des Wortes auch (= auch wichtig zu verstehen), wofiir das Wort 'steht'
(gebraucht wird, um dariiber zu reden), also ein Gegenstand.

Schon erldutert in seinem Kontrast zum Begriff der Bedeutung (von Wortern) ist der Begriff
des Sinns eines Satzes wesentlich auf Verstehen und verstdndlich Sein bezogen. Mit Sitzen
verstandigen wir uns, sie geben uns etwas zu verstehen und lassen uns etwas verstehen. Durch
den Bezug auf das, was sie uns verstehen lassen — es kann formal ein 'Sachverhalt' genannt
werden — wird der Bezug von Sinn und Verstehen/Verstandlichkeit noch enger und der
Sinnbegriff zum formalen Begrift der Verstidndlichkeit/Verstehbarkeit tiberhaupt. Denn Satze

sind wesentlich wahr oder falsch bzw., wenn es sich nicht um deskriptive oder Aussagesitze

21



handelt, erfiillbar oder nicht-erfiillbar. Damit sie aber das eine oder das andere de facto sind,
miissen sie zundchst einmal Sinn haben=verstindlich sein. D.h. Sinn als Verstiandlichkeit
iiberhaupt ist im Blick auf Sitze die notwendige Voraussetzung fiir Wahrheit-oder-Falschheit,
Erfiillung-oder-Nicht-Erfiillung. Diese Kontraste lassen den Sinnbegriff zum formalen
Grundbegriff fiir das Zentralthema der Philosophie werden. Das ist im Ubrigen nur eine
sprachbezogene Neufassung der Kantischen Auffassung, dass die (theoretische) Philosophie
formal Theorie des Verstandes (als Urteilsvermdgen) und der Vernuntt (als
Begriindungsvermogen) zu sein hat. Nur im Wege des Vorausblicks soll hier schon angemerkt
werden, dass im nichsten Abschnitt sich Sprache als das universelle Medium des Sinns
erweisen wird und sich in diesem Zusammenhang eine objektive Begriindung fiir die
sprachanalytische Methode der Philosophie ergibt; und dass die Differenz Sinn-Wahrheit auch
grundlegend ist fiir zwei Totalitdtsbegriffe, die im iiberndchsten Abschnitt Thema sein werden:
"Welt' und "Wirklichkeit'. Der erste bezeichnet den Inbegriff des Verstindlichen liberhaupt, des
Sinns, der Sachverhalte als der Verstehensmoglichkeiten; der zweite bezeichnet den Inbegriff
des Wahren, der Sachverhalte, die bestehen und daher Tatsachen sind, dessen, was nicht nur
verstanden werden kann, sondern der Fall ist, wirklich ist.

Aber gerade die sprachanalytische Methode verlangt zum Abschluss der Ausfiihrungen iiber
'Sinn' vorher noch Uberlegungen dazu, wie der formale Begriff des Sinns als Verstéindlichkeit
iiberhaupt mit umgangssprachliche Verwendungen des Ausdrucks 'Sinn' zusammenhéngt.

Umgangssprachlich ist die Grundbedeutung von 'Sinn' Richtung (wie noch aus der Pragung
'Uhrzeigersinn' ersichtlich — die Richtung, in der die Uhrzeiger laufen). Die Wahrnehmung von
Richtungen ist Mittel des Verstidndnisses von Bewegungen im Raum — woher jemand oder
etwas kommt und wohin (wenn iiberhaupt) etwas geht oder gerichtet ist. Dann wird 'Sinn’ fiir
Handlungen und da oft gleichbedeutend mit 'Zweck' verwendet — diese Verwendung héngt
unmittelbar mit Verstdndlichkeit zusammen: Eine Handlung ist aus ihrem Sinn oder Zweck
verstdndlich, er ist gleichsam die Richtung, die der Handelnde mit seinem Tun einschligt oder
verfolgt. Ferner hat 'Sinn' die Verwendung fiir einen Inbegriff von Féhigkeiten einer Person,
der der 'Sinn nach etwas stehen kann'. Sie hat zunéchst ihre fiinf Sinne (Sehen, Horen, Riechen,
Schmecken, Tasten) und manchmal auch einen 'sechsten Sinn' (der sprachgeschichtlich
iibrigens urspriinglich der Sinn fiir sexuelle Differenzierung war). Wenn ihr der Sinn nach
etwas steht, dann ist die Person auf darauf affektiv oder mit einer anderen Einstellung

gerichtet. Auf dieser Verwendung bauen andere auf, die den 'inneren Sinn' (Kant) oder die

22



Seele/den Geist einer Person meinen. SchlieBlich haben sprachliche AuBerungen einen Sinn
oder nicht, sind versténdlich oder unversténdlich (sinnlos; unsinnig; widersinnig). Es leuchtet
ein, dass an diese Verwendung der formale Begriff des Sinns als Verstdndlichkeit iiberhaupt
unmittelbar anschlie3t/angeschlossen werden kann.

Oft wird der auf sprachliche AuBerungen und der auf Handlungen bezogene Sinn
miteinander verwechselt. Das fiihrt zu begrifflichen Missverstidndnissen, die sich an
Uberlegungen zum hochstufigen und schwierigen Begriff eines 'Sinns des Lebens' dartun
lassen.

Auf 'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' passt ndmlich keine der bisher
unterschiedenen Grundbedeutungen von 'Sinn' unmodifiziert. 'Richtung' ist zu unspezifisch und
schwach, obwohl das Leben eines Lebewesens eine zeitliche Richtung von der Geburt bis zum
Tod ausweist. Wahrnehmungsorgan/Féahigkeit (zu sehen, horen, riechen, tasten, schmecken
etc.) ist nicht anwendbar, obwohl mancher, der problemlos und gliicklich mit seinem Leben
zurecht kommt, einen 'Sinn' fiir das Leben in dieser Bedeutung zu haben scheint. Auch der
innere Sinn, die Seele, ist nicht der 'Sinn des Lebens', obwohl er gewiss die Instanz ist, die sich
um ihn bekiimmert (bekiimmern kann, nicht muss). Am wichtigsten ist einzusehen, dass der
'Sinn des Lebens' nicht Zweck oder Ziel oder Absicht sein kann. Denn das Leben, obwohl es
'gefiihrt' wird, ist keine Handlung. Es ist nicht einmal, nach Aristoteles' tiefgriindiger
Unterscheidung, eine 'Tatigkeit'.

Aristoteles hat zwischen Handlung (moieoic) und Tatigkeit (rpd&ig) unterschieden (ein
Vorgrift auf Abschnitt 7) und ist dabei auf eine unser Begriffssystem tief strukturierende
Polaritdt gestoBBen. Poiesis und Praxis sind die auf handelnde Lebewesen beziiglichen
Kategorien, denen fiir primér zeitlich bestimmte Naturerscheinungen die Unterscheidung
zwischen Ereignissen und Prozessen (Vorgriff auf Abschnittxx) und fiir primér rdumlich
bestimmte Gegebenheiten die Unterscheidung zwischen Dingen/Gegenstéinden und Massen
entspricht. Das eine Glied der Unterscheidungen ist dadurch ausgezeichnet, dass die Instanzen
des formalen oder sortalen Begriffs ein Identitatskriterium mit sich fiihren, die des
Massenbegriffs jedoch nicht.

Nun hat Aristoteles mit seiner groBen begrifflichen Entdeckung zugleich einen begriftlichen
Fehler in die philosophische Welt gebracht. 'Leben' ist grammatisch-logisch ein Prozess oder
eine Tatigkeit — d.h. ein Geschehen, das keinen internen Anfang und kein internes Ende hat.

(Anfang und Ende eines Prozesses sind vielmehr jeweils Ereignisse; im Leben sind es die

23



Ereignisse der Geburt zu einem bestimmten Zeitpunkt und des Todes zu einem bestimmten
Zeitpunkt.) Aristoteles hat daraus geschlossen, dass das Leben selbst eine Tétigkeit ist. Da es
Handlungen nur auf dem Hintergrund (im Kontext) von Téatigkeiten gibt, hat Aristoteles das
Leben als eine praxis aufgefasst (und noch Tugendhat ist ihm darin gefolgt, wenn er das Leben
einer Person als den Zusammenhang ihrer Tatigkeiten erklért).”> Das ist aber deskriptiv
irrefithrend. Denn nach seinem Beginn in der Geburt und seinem Ende im Tod sowie
hinsichtlich vieler Ereignisse in seinem Verlauf ist das Leben wesentlich auch ein

Widerfahrnis. Es liegt als Voraussetzung fiir alles im Leben diesseits der
handlungstheoretischen Unterscheidungen, ist einfach eine Vorgegebenheit, zu der sich die
Lebenden dann zu verhalten haben. Heidegger hat vielleicht deshalb vom Zu-Sein (im Sinn von
'ein Leben fiihren miissen') gesprochen. Als diese Vorgegebenheit des Zu-Seins hat das Leben
keine Absicht, keinen Zweck, kein Ziel (sein zeitliches Ende im Tod als sein Ziel zu
bezeichnen, wire ein zynischer begrifflicher Fehler). Wir haben Zwecke im Leben, aber keinen
Zweck des Lebens, begrifflich auch dann nicht, wenn wir unsere Zwecke im Leben
vereinheitlichen (z.B. dadurch, dass wir sie einem obersten Zweck unterordnen; Rousseau
wollte mit dem Motto 'vitam impendere vero' sein Leben der Wahrheit gewidmet haben). Also
kann 'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' nicht Zweck oder Ziel oder Absicht bedeuten,
jedenfalls nicht ohne teleologische Verzeichnung seines deskriptiven Charakters. Schlielich
kann 'Sinn' in der Wendung 'Sinn des Lebens' auch nicht einfach 'Versténdlichkeit' bedeuten
wegen des deskriptiven Charakters von 'Leben' als Zu-Sein. Wir haben zu unserem Leben nicht
die Distanz, es blof3 verstehen konnen zu wollen.

Ich habe deshalb vorgeschlagen®, die Verstindlichkeit im Kontext von 'Sinn des Lebens'
zur attributiven Modifikation herabzusetzen und den Sinn des Lebens als seine Annehmbarkeit
als verstéindlich fiir den das Leben Fiihrenden aufzufassen. Die Relativierung auf den das
Leben Fiihrenden tragt dem deskriptiven Umstand Rechnung, dass niemand tiber den Sinn des
Lebens eines anderen urteilen oder ihn etwa gar bestreiten kann. Wenn mir jemand sagte 'Dein
Leben ist sinnlos' hielte ich das fiir eine Unverschamtheit oder wiirde einfach mit den Schultern
zucken. Denn der Beurteiler des Sinns meines Lebens sagte der Sache nach nur 'Ein Leben wie
Deines will ich nicht fithren'. Er spriche nur iiber sich selbst und bestétigte damit wider Willen
den Bezug der Lebenssinnfrage auf den sie Stellenden, den Bezug also, den Heidegger

'Jemeinigkeit' genannt hat.

22 Politik 1254 a 5-7; Tugendhat: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung, Frankfurt am Main 1979, 211 f.
23 In Das verstandene Leben (2006; rev. 2016), auf: www.emilange.de.

24


http://www.emilange.de/

Die Relativierung der Lebenssinnfrage auf den das Leben Fiihrenden und die Frage
Stellenden tragt auch dem Umstand Rechnung, dass das Leben wesentlich aus
Tatigkeiten/Handlungen und Widerfahrnissen besteht und grundlegend selbst ein Widerfahrnis

ist (religiés wiirde man wohl von 'Geschenk' reden).

4. Sprache und Intentionalitét

Die beiden fiir den Titel dieses Abschnitt zusammengefiigten Ausdriicke bilden ein anderes
Paar als Person/Gegenstand und Sinn/Bedeutung. Sie haben keinen sinnvollen kontrastiven
Gebrauch. Vielmehr ist ihr Verhéltnis eins von Bedingung und Bedingtem — umstritten in der
Philosophie ist, in welche Richtung die Abhangigkeit 1auft.

Wenden wir uns zundchst dem Begriff der Sprache zu. Obwohl Wittgenstein die Wendung
zur Sprache — zunéchst als Wendung zu den Sétzen, dann zu den Sprachspielen — herbeigefiihrt
hat, war er skeptisch, ob wir einen Begriff der Sprache haben. Er glaubte, dass wir den
allgemeinen Ausdruck Sprache mit den Sprachen, die wir erlernt haben, erworben haben und
dass er zwar gleichsam wie ein formaler Begrift funktioniert, aber dann die Vielheit der
natiirlichen Sprachen und mit ihnen verwandter Zeichensysteme meint (Deutsch, Englisch,
Franzosisch, Spanisch etc.; die Sprache der Principia Mathematica und andere formale
Zeichensysteme). Dieser Sprach'begriff' ist eigentlich nur ein ,,Sammelname*; allgemeine
Ausfiihrungen tiber die Sprache, die einen artikulierten Sprachbegriff erforderten, soll es nicht
geben konnen.*

Wenn Wittgenstein seinen Begriff eines formalen Begriffs aus der LPA festgehalten und
nicht nur metaphorisch weitergebildet hitte [ein formaler Begriff wie 'Satz' als "Uberschrift
(eines Kapitels) philosophischer Grammatik®’], dann hétte er Sprache als eine Instanz des
formalen Begriffs 'Medium des Ausdrucks und der Darstellung' verstehen und ein
auszeichnendes Merkmal aller natiirlichen Sprachen angeben kdnnen. Denn seine Einsicht in
den internen Zusammenhang von Bedeutung und Bedeutungserkldrung, die dem im néchsten
Abschnitt zu erlduternden internen Zusammenhang von Sprache und Welt zugrunde liegt,
macht ein solches Merkmal auffillig.

Andere Medien des Ausdrucks und der Darstellung, die unter den formalen Begriff fallen,

24 MS 109 22. - Vgl. PG X.137 (190): ,, ... 'Sprache' ist fiir mich ein Sammelname und ich verstehe darunter die
deutsche Sprache, die englische Sprache, u.s.w., und noch verschiedene Zeichensysteme, die mit diesen Sprache
eine grofiere oder geringere Verwandtschaft haben.*

25 MS 111 169.

25



sind Malerei, Bildhauerei, Architektur, Tanz, Pantomime, Schauspiel, graphische und bildliche
Illustrationen etc. Wenn in diesen Medien etwas unverstandlich bleibt und erklirt werden soll,
muss gesprochen = sich der Sprache bedient werden. Wenn aber etwas Sprachliches
unverstindlich bleibt und erklirt werden soll, dann muss dafiir wieder die Sprache selbst
aufkommen. Manche, besonders deutsche Philosophen (von Kempski, Apel, Habermas)
gebrauchen dafiir die Formel, die Umgangssprache sei 'die letzte Metasprache'. Das is nicht gut
iiberlegt und irrefithrend. Denn eine Metasprache im formalen Sinn bezieht sich deskriptiv auf
ihre Objektsprache, umgangssprachliche Bedeutungserklarungen aber sind normativ und
konstituieren (vermoge des internen Zusammenhangs von Bedeutung und
Bedeutungserklarung) der erklirten Ausdriicke. AuBBerdem ist eine Metasprache ihrer
Objektsprache gleichsam vertikal iibergeordnet, weil sie ausdrucksstirker sein muss;
Bedeutungserkldarungen sind dagegen gleichsam horizontale Gelenke der materialen
Sprachspiele, sonst konnten sie nicht Bedeutungen der durch sie erklarten Worter
konstituieren.

Weil die Sprache in Bedeutungserklarungen so weit wie iiberhaupt moglich selbsterklédrend
ist, ist sie 'universell'”®; weil die Sprache zu Erklarungen aller anderen, auch auBersprachlichen
Unverstdndlichkeit gebraucht wird, besteht fiir sie auch der Anspruch, universal zu sein,
insofern sie das einzige universelle Medium des Ausdrucks und der Darstellung ist, das wir
kennen.

Als Medium (Mittleres; Vermittelndes) besteht die Sprache aus Séitzen (und
Zusammenhidngen zwischen ihnen: Satzsystemen oder Sprachspielen). Sdtze wiederum
bestehen aus Wortern, sind Verkniipfungen von Wortern. Satze haben Sinn oder driicken einen
Sinn aus (d.h. etwas, das verstdandlich ist oder zu sein beansprucht). Worter haben Bedeutung
(Wichtigkeit), die wesentlich in ihrem Beitrag zum Sinn von Sitzen liegt. Der selbsterklérende
Charakter der Sprache setzt schon an ihren kleinsten bedeutungsvollen Einheiten an, den
Wortern. Denn die Bedeutung von Wortern kann so wesentlich erkléart werden, dass
Wittgenstein direkt sagen konnte: ,,Die Bedeutung des Wortes ist das, was die Erkldarung der
Bedeutung erklért.«*’

Das ldsst sich an hinweisenden oder ostensiven Bedeutungserkldrungen am deutlichsten

demonstrieren. Mit ihnen wird die Bedeutung von Wortern (Ausdriicken) zunéchst fiir in der

26 Den Ausdruck 'universelles Medium' hat der Logiker Jean van Heijenoort gebildet, aber ich erklare ihn weiter als er:
vgl. Logic as Language and Logic as Calculus', Synthéese 1967.
27 PU Abschn. 560.

26



Wahrnehmung oder im tdtigen Umgang Gegebenes mit der Satzform 'Dies ist ein/der/das ..."' in
Verbindung mit einer Zeigegeste '— —>' auf Elemente der Wirklichkeit als Muster geeicht®®.
Wenn hinsichtlich eines so erklarten Wortes eine Unklarheit oder ein Missverstiandnis auftritt,
dann kann zur (Er-)Klarung statt des Wortes das Muster selbst in den Satzkontext eintreten,
z.B. in der Satzform 'Es sieht doch/doch nicht aus wie dies — —'. Das Wort wird in diesem Fall
also durch das Muster seiner ostensiven Erkldrung selbst ersetzt. Das demonstriert zunichst die
Aquivalenz von Bedeutung des Wortes und seiner ostensiven Erklirung. Aber Nachdenken
iiber die Implikationen dieser Praxis flihrt vor allem hinsichtlich des Verhéltnisses von Sprache
und Wirklichkeit zu weiter reichender Einsicht.

Wenn man sich ndmlich fragt, ob denn die Muster in ostensiven Bedeutungserklarungen zur
Sprache gehoren oder zur Wirklichkeit, dann ist es ,,das Natiirlichste, und richtet am wenigsten
Verwirrung an, wenn wir die Muster zu den Werkzeugen der Sprache rechnen®, auch wenn sie
nicht ,,zur Wortsprache gehoren®.” Das aber heiBt, dass zwischen Sprache und (vorbehaltlich
einer noch vorzunehmenden terminologischen Korrektur) Wirklichkeit ein internes,
wesentliches oder notwendiges Verhdltnis besteht — eine Relation, die nicht nicht bestehen
kann. Sprache ist schon als Medium objektiv und wesentlich auf die Wirklichkeit bezogen oder
gerichtet. Dass das wesentlich auf dem Selbsterkldrungspotential der Sprache beruht, hat
Wittgenstein in dem schon angefiihrten Résumé seiner Uberlegungen zu ihrem Begriff
festgehalten:

,Die Verbindung von Sprache und Wirklichkeit ist durch die Worterklarungen
gemacht, — welche zur Sprachlehre gehoren, so dass die Sprache in sich geschlossen,

autonom, bleibt.**°

Diese Art Gerichtetheit ist in der Tradition der Philosophie Intentionalitit genannt worden.
Der Ausdruck ist vom lateinischen Verb intendere abgeleitet, das viele verwandte Bedeutungen
hat, von denen hier zwei interessieren — sich richten aufund beabsichtigen. Das Substantiv
intentio bedeutet Anspannung, Aufmerksamkeit; dann Absicht und, in der Rechtssprache,
Anklage.

Uber die Grundbedeutung sich richten auf hiingt Intention mit dem Begriffsfeld von Sinn

28 Von 'eichen' (calibrate) in diesem Zusammenhang hat zuerst David Pears gesprochen. (The false Prison, 2 vol.,
Oxford 1988-89. Er legte ausfiihrlich dar, dass 'agreement in judgements' und 'calibration on standard objects' die
beiden wichtigtsen 'stabilizing ressources' fiir sprachliche Bedeutung sind. (Z.B. Vol.11, 368 ,,standard objects and
reassuring interlocutors®.)

29 PU Abschn. 16.

30 Philosophische Grammatik IV. 55 (97).

27



zusammen, dessen Grundbedeutung ja auch Richtung war. In der Bewusstseins-
philosophischen Tradition der Neuzeit ist, in der Aufnahme mittellateinischer philosophischer
Terminologie, Intentionalitdt dem Bewusstsein von etwas (einem 'Gegenstand') oder dem Geist
als Wesensmerkmal zugeschrieben worden. Im Philosophieren nach der Wendung zur Sprache
wird als der erste Ort von Intentionalitdt die Sprache als Medium des Sinns aufgefasst.

Das erscheint zunéchst paradox vor allem angesichts der Bedeutung von Intention als
Absicht. Absichten haben zunédchst und wesentlich Personen in ihrem Tétigsein und Handeln.
Fiir die Personen ist die Sprache eine Technik des Ausdrucks und der Darstellung, derer sie
sich gewohnheitsméBig, aber auch ausdriicklich beabsichtigend bedienen, wenn sie etwas zu
verstehen geben wollen. Intentionalitit qua Absichtlichkeit scheint die Sprache dann nur
abgeleiteter Weise kennzeichnen zu kdnnen, denn gewiss haben Menschen die Sprache
erfunden und geschaffen (und sich an ihr zu Personen entwickelt, gebildet).

Aber der Anschein von Paradoxie triigt. Handeln ist wesentlich Verhalten aus einem Grund
bzw. Griinden. Ein Grund aber ist, was sich fiir eine Meinung oder eine Handlungsweise sagen
lasst. Die Absicht einer Handlung ist ihr erster und unmittelbarer Grund und nach diesem
Grund muss man einen Handelnden im Zweifelsfall fragen (konnen). Es besteht also ein
interner Zusammenhang zwischen dem Begriff des Handelns und der Sprache; anders
ausgedriickt: Mit Handeln im Vollsinn rechnen wir nur bei sprechenden Lebewesen, Personen.
[Andere Lebewesen und Entitdten bewegen sich/sind beweglich und wirken auf (und in) ihre(r)
Umgebung, aber sie handeln nicht.] Wenn Personen also mit und in einer ausgebildeten
Sprache leben und diese durch ihre Regeln ihr sich d&uBBern Wollen sowohl méglich macht als
auch beschrénkt, ist es durchaus nicht paradox, die Sprache als Medium des Sinns fiir den
ersten Ort der Intentionalitdt und die Intentionalitét der Person fiir durch die Verfiigung tiber
die Sprache bedingt zu halten.

Die Verwendung von intentionalem Ausdruck und intentionalen Darstellungen — bei Sétzen
liegt Intentionalitdt darin, dass sie erfiillbar oder nicht-erfiillbar bzw. (im assertiven Modus)
wahr oder falsch sein kdnnen — ist als eine grundlegende Weise der Modalisierung zu
verstehen. In ihnen haben Menschen das sie Umgebende einer Umwelt (ihre 6kologischen
Nische) in die Welt als einen Raum von Mdoglichkeiten distanziert, von denen die in einem
gegebenen Fall jeweils zutreffende ausgewihlt und alle anderen (darunter die
entgegengesetzte) ausgeschlossen werden.

In der Verfassung der Umgangssprachen als sich weitestgehend selbst erkldrender Medien

28



des Ausdrucks und der Darstellung liegt schlieBlich eine objektive Rechtfertigung fiir die
sprachanalytische Methode der Philosophie. Sie bestehen aus vielen verschiedenen
Sprachspielen (= Wort- und Satzverwendungen und den in thnen gestifteten
Zusammenhdngen). Wir erlernen sie in einem langen Prozess des Aufwachsens und der
Bildung praktisch zu beherrschen, lange bevor wir anfangen konnen, dariiber nachzudenken,
was wir da kdnnen und tun. Unser implizites Verstehen bleibt uns ohne reflexive Anstrengung
uniibersichtlich. Wenn man nun an Ubersichtlichkeit und Durchsichtigkeit des eigenen
Verstehens ein Interesse nimmt, hat man ein objektives (in der Uniibersichtlichkeit des
vorreflexiven sprachlichen Verstehens begriindetes) Motiv zu philosophieren, von den
verschiedensten subjektiven Motiven dazu ganz abgesehen. Damit, das Implizite explizit
machen zu wollen, nimmt die sprachanalytische Philosophie das alte Motiv reflexiver Klarung
auf, dessen klassische Formulierung die Frage nach’' der Zeit von Augustinus von Hippo
gewesen ist: ,,Quid est ergo tempus. Sie nemo ex me quaerat, scio; si quaerentem explicare

velim, nescio.”

5. Welt und Wirklichkeit

So wie »Gegenstand< und »Person« die formalen Ausdriicke fiir die grundlegenden
Einzelheiten unseres Begriffssystems sind, sind »Welt« und »Wirklichkeit< Ausdriicke fiir
umfassendste Allgemeinheiten. In einer Explikation der Strukturen des Alltagsverstehens
bedarf es beider Ausdriicke wegen des Unterschied von Sinn als Verstdandlichkeit iiberhaupt
und Wahrheit/Falschheit bzw. Erfiilltheit/Nicht-Erfiilltheit andererseits.

"Welt' driickt, weil es die grammatischen Artikel, Quantoren und den Plural erlaubt, auch
einen sortalen Begriff fiir Gesamtheiten aus [z.B. 'die Welt des Sports'. Interessanterweise
meinen wir mit solchen Verwendungen des Weltbegriffs vor allem alle (personen), die zu dieser
Gesamtheit gehdren. Damit wahrt auch die sortale Verwendung von 'Welt' den begrifflichen
Zusammenhang mit 'Person’, in den die formale Verwendung gehort.] 'Wirklichkeit' dagegen ist

ein abstrakter Ausdruck fiir die mittlere Modalitit zwischen Moglichkeit und Notwendigkeit.

31 Confessiones XI 14. Ubersetzung: ,,Was aber ist die Zeit? Wenn niemand mich fragt, weiB ich es; wenn ich es einem
Fragenden erkléren soll, weiB ich es nicht. Man wei88 implizit, was Zeit ist (kann Ausdriicke fiir zeitliche
Bestimmungen selbstversténdlich verwenden), hat aber nicht die Ubersicht fiir eine explizite Erkldrung. Vgl. unten
Abschnitt 6.

29



Um die Wort- und Begriffsgeschichte von "Welt' muss man sich sprachanalytisch nicht
kiimmern. Denn weil Wittgenstein zuerst klar den Begriff eines formalen Begriffs erfasst hat,
hat er auch als erster "Welt' als formalen Begrift erklart. Er ist in der LPA die Variable, die
durch die allgemeine Form der Satzes ausgedriickt wird. (LPA 4.5; 6)

Bis zu Wittgenstein hat Philosophie sich grundlegend als Wissenschaft und letztlich
Metaphysik (die Wissenschaft von allem) verstanden und deshalb einen kosmologischen
Begrift der Welt als Gesamtheit des Seienden (Vorhandenen) verwendet. Wittgenstein dagegen
braucht zwei Ausdriicke, "Welt' und 'Wirklichkeit' als formale Ausdriicke fiir Gesamtheiten von
allem, weil er zwischen ihnen einen durch die Sprachvermittlung unseres Verstehens gestifteten
Zusammenhang sah.

Nach einer konzisen Formulierungen Wittgensteins fiir den Zusammenhang von Sprache
und Wirklichkeit (PG 98) beruht dieser fiir die sprachanalytische Auffassung auf den
(moglichen) Worterkldrungen, die zu Sprachlehre (= Grammatik) gehdren, so dass die Sprache
in sich geschlossen, autonom bleibt.

Dass Wittgenstein in dieser Formulierung 'Wirklichkeit' schrieb, hat einen Grund in seiner
intellektuellen Entwicklungsgeschichte. In seinem ersten Buch LPA hatte er fiir die Gesamtheit
des Subjekten (Personen) Gegebenen zwei Ausdriicke verwendet, die miteinander
zusammenhdngen: "Welt' und "Wirklichkeit'. In dieser Zweiheit ist schon in der Ontologie der
LPA auf die methodische Grundeinsicht der sprachanalytischen Auffassung Riicksicht
genommen: Dass Subjekten/Personen das Gegebene objektiv nur in den Sétzen der Sprache
zuginglich ist. Natiirlich sehen, horen, riechen, schmecken und tasten wir Gegebenes auch,
aber objektiv (d.h. mindestens: intersubjektiv nachpriifbar) wird es uns nur als in Séatzen
Dargestelltes.

Die Sitze, fiir die sich die LPA vor allem interessiert, sind Aussagesétze: Sitze, die in
Behauptungen (erhobenen Wahrheitsanspriichen) verwendet werden konnen. Diese Sétze sind
wesentlich wahr oder falsch, wenn sie behauptet werden. Aber um wahr und (oder) falsch zu
sein, miissen sie sinnvoll = versténdlich sein, wobei der Sinn von Aussagesitzen gerade in
threm wahr-oder-falsch sein Koénnen, ihrem Wahrheitswertpotential besteht. Die beiden
Ausdriicke "Welt' und "Wirklichkeit' hingen mit den Sétzen und {iber sie mit der
Unterscheidung zwischen Wahrheit-oder-Falschheit einerseits und Sinn = Verstandlichkeit
andererseits zusammen. Welt war fiir Wittgenstein die Gesamtheit der Tatsachen (= wahren

Satze), Wirklichkeit die Gesamtheit des Sinnvollen = Verstandlichen. Trotzdem heif3t es in LPA

30



2.063: ,,Die gesamte Wirklichkeit ist die Welt.*

Das ist mit der von ihm gegebenen Erklérung nicht auf Anhieb vereinbar. Mit der 'gesamten
Wirklichkeit' muss hier die Gesamtheit der wahren Sétze + die Gesamtheit der falschen Sitze +
die Gesamtheit der noch unentschiedenen Sitze gemeint sein. Vereinbar mit der gegebenen
Erkldrung wird es durch die Deutung, dass Wittgenstein mit der inklusiven Erkldrung von
Wirklichkeit in LPA 2.063 festhalten wollte, dass fiir unser im Satzverstehen griindendes
Verstindnis tiberhaupt das Gegebene und als wahr Einsehbare vollig bestimmt nur ist im Lichte
auch der (als falsch) ausgeschlossenen und der als noch unentschieden eingesehenen
Moglichkeiten. Sofern diese Deutung einzuleuchten vermag, kann mit Bezug auf sie
Wittgensteins Erklarung aufrecht erhalten werden, Wirklichkeit enthalte alle Moglichkeiten
(alles Sinnvolle/Verstandliche), Welt alles Wahre (Tatsédchliche).

Diese Zuordnung beachtet nun aber einen im Deutschen®* bestehenden sprachlichen
Zusammenhang nicht — den zwischen 'Wirklichkeit' und 'wirken': '"Wirklichkeit bedeutet auch
'alles was wirkt (oder bewirkt ist)'. Der Ausdruck spielt damit auf ursédchliche Beziehungen an,
die faktische, nicht blofl symbolisch darstellende (sprachliche) sind. Von dieser Beobachtung
her hétte es fiir Wittgenstein als jemanden, der zwar lange in England gelebt, aber fast immer
Deutsch geschrieben hat, nahe liegen konnen, die Zuordnung genau umgekehrt vorzunehmen,
und die Welt als alles Sinnvolle/Verstindliche, die Wirklichkeit als alles Wahre/Tatsédchliche
umfassend zu verstehen.

Ich schlage vor, diese Korrektur vorzunehmen und beizubehalten. Denn der fiir
Wittgensteins Wahl vermutlich ausschlaggebende Zusammenhang des Ausdrucks mit den
alethischen Modalitdten Moglichkeit und Notwendigkeit bleibt auch so erhalten, aber ein von
Wittgenstein nicht beachteter Zusammenhang wird zusitzlich beriicksichtigt. Infolgedessen
schreibe ich von nun an statt 'interne(r) Relation (Zusammenhang) von Sprache und
*Wirklichkeit' vom internen Zusammenhang von Sprache und Welt.

Die bisher behandelten formalen Grundbegriffe des Alltagsverstehens bilden die vier
Pfeiler des rationalen Rahmens (des 'Raums der Griinde'), den sie fiir das Verstehen
aufspannen. Alle weiteren formalen Begriffe sind Fortentwicklungen des mit und in diesem
Rahmen mdglichen Gegebenen. Mit der Bindung des Ausdrucks "Wirklichkeit' an auch
faktische und urséchliche Beziehungen ist in die Unterscheidung von 'Welt' und 'Wirklichkeit'

der Unterschied zwischen dem Raum der Griinde und dem Raum der Ursachen in den

32 In den stirker vom Lateinischen geprégten européischen Sprachen besteht der Zusammenhang nicht.

31



wesentlich mit dem Ausdruck 'Welt' (= alles Verstdndliche) aufgespannten Raum der Griinde
einbezogen. Auch das ist eine Implikation dessen, dass in unserem alltéglichen Begriffsystem
von vornherein zwischen uns und allem anderen, zwischen Person und Gegenstand

unterschieden wird.

6. Raum und Zeit

Durch Raum und Zeit ist die Wirklichkeit mit einem umfassenden Identifizierungssystem
fiir Einzelnes versehen. Raumliche und zeitliche Bestimmungen beantworten u.a. die Fragen
nach "Wo?' und "Wann?'. Konkrete Einzelne haben Identitatskriterien, Merkmale, die
entscheiden, wann etwas dasselbe ist oder ein anderes. Fiir die Bestimmung dessen spielen
raumliche und zeitliche Kennzeichnungen eine entscheidende Rolle. Z.B. ist das
Identitatskriterium fiir ein Lebewesen seine Geburt (ein zeitliche Ereignis, das datiert werden
kann) an einem bestimmten Ort (ein rdumlich Einzelnes) und sein kontinuierlicher Lebensweg
durch den Raum wihrend der Zeit seiner Lebensdauer (ein Prozess) bis zu seinem Tod (dem
den Lebensprozess abschlieBenden Ereignis). Wenn sein Ort zu einem bestimmten Zeitpunkt
auf seinem Lebensweg liegt, dann ist es dasselbe wie zu einem fritheren Zeitpunkt an einem
anderen Ort auf dem Lebensweg, sonst ein anderes.

Raum und Zeit sind umfassende Rahmen, rdumliche und zeitliche Bestimmungen bilden fiir
das uns in Wahrnehmung und tatigem Umgang Gegebene ein durchdringendes Gertist. Aber
obwohl umfassend, sind sie nicht a/lumfassend. Regeln jeder Art (logische, grammatische,
semantische, arithmetische, geometrische) haben keinen wesentlichen rdumlichen oder
zeitlichen Index, da sie vermdge der Universalitiat des Mediums Sprache im Prinzip iiberall
und jederzeit erklart werden konnen. Es konnte daher nahe liegen zu folgern, dass die Welt als
das Insgesamt des Sinns/des Verstidndlichen im Unterschied zur Wirklichkeit als dem
Insgesamt des Tatsdchlichen oder empirisch Moglichen nicht in Raum und Zeit sei. Aber das
wire irrefiihrend, weil Regeln paradigmatischer Anwendungen bediirfen und diese sowohl
raumliche als auch zeitliche Bestimmungen haben konnen als auch wirklich sind. Dennoch
bleibt es dabei, dass insofern nicht alles in Raum und Zeit ist, als nicht alles sinnvoll mit
rdumlichen und zeitlichen Bestimmungen verkniipft werden kann.

Es gibt sprachgeschichtliche Hinweise darauf, dass im natiirlichen Verstehen des Alltags

rdaumliche Bestimmungen einen Vorrang vor zeitlichen haben. Zunéchst hat der zeitliche

32



Ausdruck 'Gegenwart' urspriinglich rdumlichen Sinn gehabt und das in Wahrnehmung und
tatigem Umgang direkt Gegebene bezeichnet. Sodann hatten fiir die formale Begriffe
ausdriickende Verwendungen von rdumlichen und zeitlichen Bestimmungen in der dlteren
Sprache die Ausdriicke '/Raum' und 'Zeit' nicht von vornherein Verwendung. Stattdessen
wurden indefinite Pronomina verwendet, 'irgend' (im Sinn unseres heutigen 'irgendwo') fiir
Réumliches, 'irgends' (im Sinn unseres heutigen 'irgendwann') fiir Zeitliches. Im Aufbau der
alteren Sprache war die Zeit also, in grammatischer Metapher gesprochen, der Genitiv des
Raumes.

'Raum’' und 'Zeit' als formale Begriffe ausdriickend sind tatsachlich die indefiniten
Pronomina korrespondierenden Nomina, sind 'Nominalisierungen'. Aber die aus der élteren
Sprache belegbaren Korrespondenzen sind unvollstindig. Tatsédchlich nominalisiert 'der Raum'
sowohl 'irgendwo' als auch 'so-und-so grof/klein (hoch, tief, breit etc.)'. Ebenso 'die Zeit'
sowohl 'irgendwann' als auch 'so-und-so lange/kurz (etc.)'.

Zunichst bedarf es einer Uberlegung dazu, warum iiberhaupt rdumliche und zeitliche
Bestimmungen fiir das Verstandnis des Wirklichen erforderlich sind. Im Gesamt des uns als
Einzelne Gegebenen gibt es wesentlich der Selbstbewegung Fahige, ndmlich die Lebewesen.
Lebewesen sind Tiere oder Menschen. Personen sind menschliche Lebewesen, also auch
beweglich und Selbstbewegung fihig. Es ist der Sachverhalt Bewegung, der uns zeitlicher
zusitzlich zu raumlichen Bestimmungen bediirftig macht.

Freilich ist uns nicht zwingend vorgegeben, was wir als jeweils rdumlich (primér
rdumlichen Bestimmungen zugénglich) oder primér zeitlich (....) behandeln. Dieser Umstand,
fiir den ich gleich Beispiele geben werde, ist ein gebotener Anlass fiir den generell giiltigen
Hinweis darauf, dass unsere Begriffsbildung Interessen-abhédngig ist. Wittgenstein hat das ganz
allgemein festgestellt: ,,Begriffe leiten uns zu Untersuchungen. Sind der Ausdruck unseres
Interesses, und lenken unser Interesse.” (PU § 570) Was wir als primér rdumlich oder als
primér zeitlich bestimmt auffassen, ist weitgehend interessengeleitet.

Kennzeichnungen von Ereignissen (z.B. »Deutschlands erster Sieg bei einer
FuBballweltmeisterschaft 1953 in der Schweiz() konnen auch, wie im kursivierten Bestandteil
des Beispiels, rdaumliche Bestimmungen enthalten, aber sie stehen nicht im Vordergrund des
Interesses. Andererseits hat primér rdumlich Bestimmtes notwendig auch zeitliche Aspekte.
Eine Artefakt wie ein Stuhl z.B. ist in unserem Begriffssystem ein rdumlich und funktional

bestimmtes Einzelnes — er hat eine bestimmte Gestalt oder Form und die Funktion, als Mdbel

33



zum Sitzen zu diesen (und deshalb in entsprechender Weise rdumlich dimensioniert sein zu
miissen). Aber als Artefakt ist ein Stuhl notwendig irgendwann von jemandem hergestellt
worden und wird vermutlich, abhidngig von den Materialien, aus denen er gefertigt ist,
irgendwann seiner Funktion, ein Mobel zum Sitzen zu sein, nicht mehr dienen kénnen. Ein
Stuhl hat also auch zeitliche Aspekte. Aber die interessieren uns bei der Bildung des
rdumlich/funktional bestimmten Begriffs eines Stuhls nicht. Fiir seine zeitlichen Aspekte
kommen in diesem Teil der Sprache andere Ziige auf als die kategoriale Bestimmtheit des
Ausdrucks(-Typs) selbst — z.B. finite Verbformen wie 'ist hergestellt worden' und "ist
zerbrochen/wird unbrauchbar werden'.

In der Charakterisierung der zeitlichen Aspekte eines rdumlich bestimmten Artefakts ist
schon implizit in Anspruch genommen, dass es auch primér ausschlief8lich zeitlich bestimmte
Gegebenheiten gibt. Der Lebenslauf einer Person, ein Prozess von bestimmter Dauer, ist
begrenzt durch die Ereignisse der Geburt zu seinem bestimmten Zeitpunkt (Datum) und des
Todes irgendwann. Die in diesem Satz kursivierten Ausdriicke bezeichnen entweder formale
Ausdriicke (Prozess-Dauer; Ereignis-Zeitpunkt) oder Gegebenheiten (Geburt, Leben, Tod), die
primir zeitlich bestimmt und zu bestimmen sind.

Die Bestimmung unserer Begriffsbildung durch Interessen wird im Allgemeinen deutlich
aus dem Umstand, dass unser alltigliches Begriffssystem 'von uns aus' (von den Sprechern der
Sprache aus) aufgebaut ist. Der erste Beleg dafiir ist, das 'Person' zur den formal-ontologischen
Grundbegriffen Sinn-Sprache-Person-Welt/Wirklichkeit gehort. Im Kontext von Raum und
Zeit wird das weiter daran deutlich, dass deren Verstindnis durch den von Indikatoren
gebildeten, in der Grammatiktheorie so genannten >Raum der Deixis<* (= des Hinweisens
/Aufzeigens) aus aufgebaut ist. Fiir jeden Sprecher der Sprache ist implizit in jeder Situation
sein Verstdndnis von den Koordinatennullpunkten dieses Raumes aus bestimmt, die durch die
deiktisch verwendbaren Pronomina 'ich/du’, 'hier', 'jetzt' und 'dies/jenes' bezeichnet sind. Diese
Indikatoren stehen in Kontrast-Beziehungen, die z.T. schon in der Schrégstrichschreibweise
angedeutet sind, bei 'hier' durch 'da/dort' (etc.) und bei "jetzt' durch 'eben/vorhin' und
'dann/spéter' gebildet werden. In diesen Kontrasten schaffen die Indikatoren eine primére
Ebene der kontextbezogenen Individuation und Identifizierung von Gegebenheiten, bei

Personen durch die Personalpronomina per se*, bei 'dies' nicht ohne Hinzufligung eines

33 Vgl. Peter Eisenberg: Der Satz — Grundriss der Deutschen Grammatik, Stuttgart 2006, 169 ff.

34 Vgl. S. 17 Fullnote 31. Von 'individuation per se' spricht auch Roderick Chisholm: Person and Object — A
Metaphysical Study, London 1976. Was den Personenbegriff angeht, ist das Buch eine Enttduschung, weil es sich
darauf beschrinkt, den Begriff des Boethius (,,an individual substance of a rational nature*) zu erneuern (137, 204,

34



Ausdrucks, der einen sortalen Begriff ausdriickt (‘dies Tier'). Objektiv wird kontextbezogene
Identifizierung nur dadurch, dass die entsprechenden deiktischen Ausdriicke in
Ersetzbarkeitsrelationen zu Kennzeichnungen (der Form 'dies so-und-so') und Eigennamen
stehen. Eine ausgezeichnete Rolle spielen dabei lokalisierende Kennzeichnungen (der Form
'dies so-und-so hier/da/dort/bei X/neben Y/an Z'). Die Komplexitit des sich daraus ergebenden
einheitlichen, rdumlich/zeitlichen Systems zur Identifizierung ist in der Analytischen
Philosophie ein Stiick weit aufgekldrt worden.*

Die Darstellung, die ich hier gebe, sieht von den komplexen Einzelheiten ab und beschrankt
sich auf den formal-ontologischen Grundriss. Der mit dem Personenbegrift einhergehende
Begriff eines Lebewesens hat auch zeitliche Aspekte — Lebewesen sind rdumliche Einheiten,
insofern sie eine im Raum bewegliche und sich bewegende Gestalt (Form) haben, aber auch
Einheiten in der Zeit, insofern sie geboren werden und sterben und der Prozess ihres Lebens
zwischen diesen beiden Grenzereignissen eine bestimmte Dauer hat. Raum und Zeit sind fiir
das uns in Wahrnehmung und titigem Umgang Gegebene grundlegende formale Begriffe.

Raumliches ist, methodologisch aufgefasst, was uns mit Karten und Zeichnungen
iibersichtlich und anschaulich wird und wir mit MaBen und Gewichten vermessen.
Entsprechend ist der Raum die Mdglichkeit von Lokalisierung und Dimensionierung (Angaben
des Ortes und der GroBe). Zeitliches ist, methodologisch aufgefasst, was wir mit Kalendern
und Uhren einteilen und messen. Entsprechend ist die Zeit die Moglichkeit von
Temporalisierungen ( Zeitangaben: der Datierung von Ereignissen und der Messung der Dauer
von Prozessen). Formal-ontologisch aufgefasst, ist der Raum die Moglichkeit von Korpern und
Massen; die Zeit die Moglichkeit von Ereignissen und Prozessen. Die Doppelung der
Erklarungen (methodologisch / formal-ontologisch) korrespondiert der Dualitét von titigem
Umgang und Wahrnehmung (Betrachtung) als den Quellen der Belehrung {iber Gegebenes.

Korper und Massen sind die Typen rdumlicher (rdumlich aufgefasster oder konzipierter)
Gegebenheiten; Ereignisse und Prozesse sind die Typen zeitlicher (zeitlich aufgefasster oder
konzipierter) Gegebenheiten. Diese Dualitdten korrespondieren und sind zu folgern aus dem
logischen Unterschied zwischen sortalen Begriffen und Massenbegriffen. Erstere erfassen

gegebene Einheiten und fithren Identitétskriterien fiir sie mit sich. Letztere tun das nicht. Um

219). Das lauft, weil das mittelalterliche Weltbild mit Gott und den Engeln die Existenz rein rationaler
uiberindividueller Naturen voraussetzt, darauf hinaus, eine Person als endliche Inkarnation von Rationalitét zu
verstehen — auch ein Fall von 'falsch aufgezaumt'.

35 Etwas pauschal von Peter Strawson: Individuals (1959), stirker im einzelnen vor allem von Ernst Tugendhat:
Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt am Main 1976, Vorlesungen 26-28.

35



von unter Massenbegriffe fallenden Gegebenheiten Einheiten zu bilden, muss den Ausdriicken
fiir sie ein (wie immer ungenauer) quantifizierender Ausdruck hinzugefiigt werden (ein Stiick

Holz, ein Schluck Wasser; ein wenig Schlaf, eine Weile Wartens, ein kurzes/langes Leben).

Der Ausdruck 'Moglichkeit' in den Erklarungen fiir Raum und Zeit rechtfertigt sich schon
aus ihrem Variablen-Charakter als formale Begriffe. Fiir Variablen als eine Art von
Allgemeinheiten kann und muss jeweils ein konkreter bezeichnender Ausdruck eingesetzt
werden, damit etwas Bestimmtes gesagt, zu verstehen gegeben ist. Radumliche und zeitliche
Bestimmungen sind daher eine Art von modalen Bestimmungen. Bei dieser Angabe ist daran
zu erinnern, dass Modalisierung, wie weiter oben (S.20) bereits angemerkt, die Sprache, den in
thr ermoglichten Ausdruck und die in ithr moglichen Darstellungen ganz grundlegend

charakterisiert.

7. Belebtes und Unbelebtes

Die Unterscheidung zwischen Belebtem und Unbelebtem (Totem) wird durch die
unvermeidliche Selbst-Bestimmung der Personen als Lebewesen impliziert. (Animalische)
Lebewesen werden geboren und sterben und das Resultat des Prozesses des Sterbens ist das
Ende des Lebens im Tod, der Ubergang von Lebendigem ins Unbelebte.

Die Angabe eines indefiniten Pronomens, das durch 'Lebewesen' nominalisiert wiirde, ist
komplizierter als bei den bisher behandelten formalen Begriffen. Darin wirkt sich aus, dass wir
mit der den Personenbegriff bedingenden Unterscheidung zwischen 'jemand' und 'etwas'
unserem Verstehen die Struktur gegeben haben, uns von allem anderen kategorial zu
unterscheiden und zugleich in allem Verstindnis von uns auszugehen.

Entsprechend sind 'irgendeiner' und 'irgendeine' indefinite Pronomina fiir ménnliche und
weibliche Personen. Dass wir uns von allen anderen Lebewesen abheben, wird daran deutlich,
dass dem sdchlichen 'irgendein’, wenn es fiir ein Lebewesen, das nicht Person ist, verwendet
wird, ein Ausdruck fiir eine Gattung oder eine Art hinzugefiigt werden muss, um etwas
Bestimmbares zu sagen (irgendein Zier; irgendein Hund). Dass wir uns dariiber hinaus auch
von allem anderen abheben, wird daran deutlich, dass 'irgendein' auch fiir Unbelebtes
verwendet werden kann (irgendein Gegenstand im Sinn von materiellem Objekt, z.B. ein

Artefakt: irgendeine Schiissel; oder im Sinn von natiirliches Objekt: irgendeine Blume).

36



Fiir Lebendiges gegeniiber Unbelebtem ist das Andauern eines Stoffwechselprozesses
definitorisch; fiir Tiere und Menschen (Personen) im Unterschied zu Pflanzen die Féahigkeit zur
Selbstbewegung mit dem Potential der Ortsbewegung (Ortsverdnderung).

Wie grundlegend die Unterscheidung ist, kann durch eine Erlduterung der unterschiedlichen
Weisen des Verstehens deutlich werden, die mit beiden Kategorien verbunden sind. Sie konnen
metaphorisch als Verstehen 'von innen' im Unterschied zu 'von auflen’ charakterisiert werden.

Bei der Erlduterung des ersten Glieds der metaphorischen Entgegensetzung wird einmal
mehr deutlich, dass unser Verstehen von uns ausgeht, da das Verstehen von Lebendigem vom
Komplexen zum Einfacheren hin aufgebaut ist (top down). Denn was 'von innen' heif3it, muss
am Fall des Personenverstehens erldutert werden. Dieses Verstehen rechnet damit, dass die
einzelnen Gegebenheiten des Bereichs eine eigene Perspektive auf ihr Wirken oder tétig sein
haben. Zentrales Beispiel ist das Handeln einer Person. Handeln ist Verhalten aus einem
Grund/aus Griinden. Ein Grund ist, was sich fiir das Tun sagen lésst. Der einfachste Grund fiir
eine Handlung ist ihre Absicht — das, was der Handelnde in/mit seinem Tun erreichen will. Im
Zweifelstall muss der Handelnde schlieSlich nach seiner Absicht gefragt werden konnen.

Wir wenden Handlungsverben auch auf Tiere an — ein Fuchs will eine Maus jagen, die
Maus fliehen und sich verstecken etc. Aber Tiere haben keine Sprache (keine Satz-Sprache, die
wir verstiinden). Sie kdnnen nicht sagen, warum sie etwas tun, und nicht nach Griinden gefragt
werden. An die Stelle dieser Moglichkeiten von Evidenz bei Personen tritt im Verstehen von
tierischem Verhalten ein von uns projizierter Bezugsrahmen mit Annahmen iiber die
grundlegende Verhaltensantriebe und -moglichkeiten der Tiere. Das Verstehen von Tieren ist so
ein gutes Stlick weit nur funktionalistisch und bleibt, verglichen mit dem Verstehen von
Personen, schematisch und schon duf3erlich.

Auch auf Pflanzen wenden wir Handlungsverben an. Eine Blume richtet ihre Bliiten nach
der Sonne aus und dJffnet sie etc. Aber hier bleibt unser Verstehen noch duBlerlicher, der
zugrunde gelegte Bezugsrahmen noch rigider. Er investiert im Wesentlichen Annahmen iiber
das Gedeihen der Pflanzen und die Aufrechterhaltung von pflanzlichem Stoffwechsel.

Gegeniiber dem allen verstehen wir Unbelebtes nur in seinen gesetzlichen
Zusammenhdngen mit anderem und seinen Reaktionen auf unsere experimentellen Eingriffe
und somit génzlich 'von auflen'. Bei Unbelebtem ist dafiir auch ein grundséitzliches Verstehen
vom Einfachen her zum Komplexen moglich (bottom up).

Dass die beiden Verstehensweisen irreduzibel verschieden sind, impliziert, dass nicht

37



garantiert ist, dass sie durchgéingig vereinbar sind, wenn z. B. die top-down Verstehensweise
des Lebendigen und die bottom-up Verstehensweise des Unbelebten versuchen, dasselbe zu
erkldren. Die Versuche, die Entstehung von Leben aus Unbelebtem oder das Verhéltnis von
Geist (mind) und Gehirn (brain) zu erklaren, machen u.a. deswegen den Eindruck, mit
unldsbaren Problemen beschiftigt zu sein.

Die erorterten Grundunterscheidungen erlauben, einen haufig zu beobachtenden
begrifflichen Fehler zu berichtigen. Die Popularisierung der Abstammungstheorie von Charles
Darwin hat dazu gefiihrt, dass nicht wenige Zeitgenossen, die sich fiir besonders realistisch
und aufgeklirt halten, sich dahin duern, dass Menschen auch nur Tiere sind, wenn auch
vielleicht die hochstentwickelten. Der Titel eines populdren Buches iiber menschliches
Verhalten war in diesem Sinn 'Der nackte Affe'.”” Diese Ausdrucksweise respektiert den
Unterschied nicht, den wir alle in der normalen Sprache zwischen 'Lebewesen' und 'Tier'
machen. Menschen, Tiere und Pflanzen sind Lebewesen, weil sie einen Stoffwechsel haben,
aber Menschen unterscheiden sich eben von allen anderen Lebewesen darin, dass sie Personen
sind, sprechende, sich der Sprache bedienende, iiber die Sprache verfiigende Lebewesen. Dies
ist im grundbegrifflichen Status der Ausdriicke 'jemand/Person' festgehalten, auf die der Sache
nach niemand (= kein Jemand) verzichten kann, der sich der Sprache bedient. Jeder, der das in
der Gleichsetzung von Menschen mit Tieren zu vergessen scheint, ist einfach begriftlich
inkonsistent.

Dinge und Sachen gibt es entweder einfach oder sie sind Produkte, d.h. hergestellt worden.
Lebewesen sind geboren worden. Dinge/Sachen werden wahrnehmbar an bestimmten Orten
und zu bestimmten Zeiten. Diese zusammen mit ihrer Beschaffenheit bestimmen ihre Identitit
— was sie sind (und wann es sich um ein und dasselbe handelt).

Auch Personen werden wahrnehmbar an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten; aber
weil sie selbstbeweglich sind, entscheiden Orte und Zeiten ihres wahrgenommen werden
Konnens oder -seins noch nicht {iber ihre Identitét. Das konnte allein die kontinuierliche
Verfolgung ihres Weges durch den Raum wéhrend ihrer Lebenszeit. Da die Anwendung dieses

Identitétskriteriums fiir Lebewesen, das auch das Identitétskriterium (das wesentliche

36 Was sich aus biologischer Sicht verantwortlich {iber Darwins Theorie und ihre anthropologischen Folgen sagen lésst,
hat John Dupré: Darwins Vermdchtnis — Die Bedeutung der Evolution fiir die Gegenwart (Frankfurt am Main 2005;
Englisch 2003) dargelegt.

37 Aber selbst ein reflektierter Sprachphilosoph wie Donald Davidson hat den Titel seines Aufsatzes 'Rational Animals'
(Dialectica 1982; auch in: Subjective, Intersubjective, Objective Oxford 2001, 95-105) von Joachim Schulte mit
Verniinftige Tiere (Einzelausgabe Frankfurt am Main 2006) iibersetzen lassen und nicht mit 'Verniinftige
Lebewesen', was ohne Zweifel richtig wére.

38



Kennzeichen der Identitit) fiir Personen ist, keinem Beobachter regelméBig und verldsslich
moglich ist (denn dazu miisste er sein Leben mit der beobachtenden Verfolgung des anderen
zubringen), gibt es fiir Personen, um ihre Identitdt auszuweisen (zu belegen, wer sie sind) und
um ihre Identitit durch Dritte feststellen lassen zu kénnen, einen Personalausweis.>® Der
bestitigt ihre Geburt zu bestimmter Zeit an bestimmtem Ort und ersetzt in der Situation der
Fraglichkeit der Identitét einer Person die nicht verfiigbare, weil nicht anwendbare
Beschreibung ihres kontinuierlichen Weges durch den Raum durch eine mit (relativ)
'unverdnderlichen Kennzeichen' (Aussehen, das vom biometrischen Lichtbild gezeigt wird;
KorpergroBe; Augenfarbe; Fingerabdriicke; handschriftliche Unterschrift) gestiitzte, rechtlich
abgesicherte ('behordliche') Bestitigung.

Begrifflich gesehen sind also Personalausweise stets das, als was sie in Berlin (West) nach
dem 2. Weltkrieg bis zur Ablosung des Viermichte-Status fiir die Stadt aus rechtlichen
Griinden eingeschrinkter Staatlichkeit dieser 'besonderen politischen Einheit' bezeichnet
worden sind: 'behelfsméBig'. Denn das Identitétskriterium fiir Personen ist begrifflich das fiir
Lebewesen iiberhaupt — ihre Geburt an bestimmtem Ort zu bestimmter Zeit und der folgende
kontinuierliche Weg durch Raum und Zeit. Dieses Kriterium ist empirisch nicht handhabbar.
Der Personalausweis ist handhabbar — er ist ein lesbares Dokument und die zur Uberpriifung
der Identitit einer Person Berechtigten nehmen ihn ja regelméBig in die Hand.

Die Angaben zu Geburtsdatum und -ort sind zeitliche und rdumliche Bestimmungen. Deren
Verankerung in unserem alltdglichen Verstehen waren daher ein gebotenes Thema fiir die
Klarung des Alltagsverstehens. Der Zeitbegrift wird Personen-relativ auch in der
Thematisierung von Tétigkeiten und Handlungen gebraucht. ['Handlung' ist die 'Kategorie', auf
die die Rubrik 'Eigenhéndige Unterschrift' im Personalausweis fiihrt, weil (unter)schreiben
wesentlich eine Handlung von Personen ist.]

In fritheren deutschen Versionen eines Personalausweises gab es noch die Rubrik
'Personenstand', in der verzeichnet war, ob eine Person ledig, verheiratet, geschieden oder
verwitwet war. Dies trug dem Umstand Rechnung, dass Personen selten absichtlich und auf
Dauer allein leben. Lebewesen, die Tiere oder Menschen sind, leben zeitweise oder auf Dauer
in Gemeinschaft mit anderen Lebewesen ihrer Art. Die spekulativen Theorien iiber
Lebensgemeinschaften unter Pflanzen, nach denen z.B. auch Bdume kommunizierten, mogen

auf sich beruhen bleiben. Tiere auf alle Fille leben in Familien, Scharen, Schwarmen, Volkern,

38 Vgl. meine Philosophie des Personalausweises Wer wir sind auf www.emilange.de.

39


http://www.emilange.de/

Rudeln, Herden und sonstigen Gruppen; Menschen leben wegen der langfristigen Abhéngigkeit
ihres Nachwuchses jedenfalls anfangs und im Normalfall in Familien; spéter in Gruppen, die
durch Freundschaftsbeziehungen, Nachbarschaft, ein Verhiltnis als Kollegen gebildet sind;
schlieB8lich in Gemeinden und umfassend in Gesellschaften und Staaten. Wegen der Vorformen
der menschlichen Gemeinschaftsbildungen im Tierreich ist die Unterscheidung zwischen
Belebtem und Unbelebtem das entscheidende nidhere Scharnier zwischen den bisherigen
Grundbegriften, die auch die einer blof3 physikalischen Welt sein konnten, und der
Personenwelt, deren Grundbegriffe im Rest der Darstellung Thema sein werden. Aber auch die
bloB3 physikalische Welt setzt wie unser Verstehen im Ganzen Personen und die Vierfalt der
formal-ontologischen Grundbegriffe (oben Abschnitte 2. — 5.) voraus. (Beildufig bemerkt,
begrenzt das die Legitimitit des Anspruchs der Physik — oder fiir die Physik — die
abschlieende Theorie tiber Alles zu sein. Die physikalische Welt ist auch nur eine Instanz des
formalen Begriffs »Welt<.)

Die Verstehensweisen von Personen einerseits, Unbelebtem andererseits konnten nicht
weiter voneinander entfernt sein. Dennoch ist in der philosophischen Tradition die Distanz
noch tlibertrieben worden. Das liegt daran, dass leben vor allem als tétig sein verstanden wurde
und das Leben (einer Person) als Zusammenhang ihrer Tétigkeiten.” Begrifflich beruht das auf
einer handlungstheoretischen Unterscheidung von Aristoteles, die im {iberndchsten Abschnitt
erortert wird. Aber schon hier kann deskriptiv (wie zuvor S. 16) erneut angemerkt werden, dass
das Leben einer Person gewiss nicht nur aus ihren Tatigkeiten und Handlungen besteht,
sondern ebenso sehr aus Widerfahrnissen — dem, was uns angetan wird oder zustoft; was wir
nur hinnehmen konnen und zu dem wir nur eine Einstellung finden kdnnen, ohne dass es je
unser eigenes Tun werden konnte. Man muss sogar sagen, dass (tierisches und menschliches)
Leben selbst nach seinem Beginn in einer Geburt und seinem Ende im Tod ein Widerfahrnis
ist. Was immer also Leben (als Prozess) mit Tun, Tétigkeiten und Handlungen begrifflich zu
tun haben mag, es darf mit ihnen nicht gleichgesetzt werden. Am besten wird es als

Voraussetzung fiir alles Weitere im Leben (als zeitlicher Ganzheit) verstanden.

8. Tun, Tatigkeit und Handlung

39 Aristoteles: Politik 1254 a 5-7; Tugendhat 1979, 211 f.

40



Uber diese Begriffsgruppe war schon im Zusammenhang von Abschnitt 3 (oben S. 15-20)
zu handeln, weil die Grundbegriffe des Alltagsverstehens eben in einem Netz verkniipft sind
und der Gebrauch der Sprache eine Tétigkeit ist und die Verwendungen von Sétzen in
Sprechakten (Behauptung, Befehl, Wunsch, Frage etc.) Handlungen sind.

Als Titel fiir Tatig-Sein und Handeln ist der Ausdruck 'Handeln' selbst ungeeignet. Ich ziehe
den Ausdruck '"Tun' im Kontrast zu 'Leiden' vor. In dieser Verwendung fungiert der Ausdruck
gleichsam als Uberschrift zu einem Abschnitt philosophischer Grammatik. Denn wenn
Handlungen im Kontrast zu Tatigkeiten nur Weisen des Tuns sind, kann die gleichzeitige
Verwendung von 'Handlung' als kategorischem Ausdruck nur zur Verwirrung fithren. Der
allgemeine Begriff wire also der des Tuns. Wie ist er erklart?

Die Antwort ist eine Neufassung des schon gebrauchten Kriteriums fiir Lebendiges. Es hat
im Unterschied zu Unbelebtem eine eigene Sicht auf sein Verhalten. Tun ist eine Weise des
Verhaltens, fiir das sich aus der Sicht dessen, dem das Verhalten zugeschrieben wird oder der es
sich zuschreibt, etwas sagen ldsst — oder kurz: ein Tun ist ein Verhalten aus einem Grund.
Nicht immer ist ein Grund ein Ziel, das der sich Verhaltende mit seinem Tun erreichen will
(deshalb wird mit einer >teleologischen< Struktur fiir alle Handlungsbegriffe von z.B.
Tugendhat und Habermas zu viel behauptet). Fiir manche Tétigkeit (z.B. Klavier spielen) kann
der sie Ausiibende als Grund vielleicht nur anfiihren, dass er es kann und gern tut — aber dann
'etwas zu tun, was er gern tut', als sein Ziel anzusprechen, legt einen hedonistischen /
utilitaristischen Fehlschluss nahe. Zu diesem verfiihrt zusétzlich auch die Rede von
'Selbstzwecken' im Zusammenhang mit Tatigkeiten. Die Rede von Selbstzwecken, etwas 'um
seiner selbst willen tun', setzt ja eine Selbstanwendung der Mittel/Zweck-Unterscheidung
voraus: Selbstzwecke sind solche Zwecke, die fiir keine anderen Zwecke Mittel sein sollen;
und diese Selbstanwendung der Unterscheidung ist nur Ausdruck der Entschlossenheit, alles
Tun auf Zwecke zu beziehen, mit teleologischer Struktur versehen aufzufassen.

Umféangliche Erdrterungen iiber die Rationalitdts-Aspekte von 'Handlungen' und
'Handlungsverstehen', die Autoren wie Max Weber und Jiirgen Habermas glauben anstellen zu
miissen, sind entbehrlich, sie folgen aus der Definition des Begriffs des Tuns im Allgemeinen.
Man muss Griinde fiir Verhalten verstehen, wenn man Verhalten als Tun, Handlung oder
Tatigkeit verstehen will. Obwohl das, was fiir ein Verhalten gesagt werden kann, der Grund,

den es hat, nicht vom sich Verhaltenden selbst geduf3ert werden muss, muss der Grund seines

41



Verhaltens doch aus der Sicht/Perspektive des Sich-Verhaltenden gegeben werden. Das macht
wahrscheinlich, dass wir den Begriff des Tuns, des Verhaltens aus einem Grund, nicht hitten,
wenn wir nicht einander Griinde fiir unser Verhalten gidben und d.h. wenn wir nicht als
Personen sprechende, die Sprache gebrauchende Lebewesen wiren. Mit Tun, begriindetem
Verhalten im Vollsinn, rechnen wir nur bei Wesen, die wir im Zweifelsfall nach ihren Griinden
miissen fragen kdnnen.

Weiter heif3t das, dass die Ausdriicke fiir Tun zur im weiten Sinn psychologischen Sprache
gehoren, dem Teil der Sprache, der, wie Wittgenstein gezeigt hat, eine allgemeine Einstellung
voraussetzt, die Einnahme eines »stetigen< Aspektes, der Einstellung zur Seele oder zum
Menschen, mit der wir uns gleichen oder dhnlichen Lebewesen ein »inneres< Leben a priori
zubilligen ('innen’' sind Aspekte ihres Verhaltens, die sie d&ulern oder verheimlichen kdnnen).

Das Tun (das logisch, wegen der Ja-Nein-Polaritit aller Beschreibungen, dem in der LPA so
genannten 'logischen Raum', auch das Unterlassen einschlieit — auch 'nichts tun' bzw. 'etwas
nicht tun' kann einen Grund haben) zerfallt nun grundlegend in Tétigkeiten und Handlungen.
Der damit gemachte, schon kommentierte Unterschied ist ein formaler, den die Sprache fiir das
Tun von der Sprache fiir zeitlich bestimmbare Gegebenheiten im Allgemeinen iibernimmt — der
Unterschied zwischen Prozessen und Ereignissen.

Entsprechend haben Tétigkeiten wie Prozesse in erster Linie eine bestimmte Dauer,
Handlungen wie Ereignisse einen Zeitpunkt. Tatigkeiten sind in sich 'homogenes' Geschehen,
Handlungen Verdnderungen von einem Zustand zu einem anderen. Diesen Unterschied hat
Aristoteles als den von praxis und poiesis gefasst. Eine Tétigkeit hat kein logisch (intern)
bestimmtes Ende, eine Handlung aber endet logisch in der Verwirklichung eines Zustandes.
Man kann, so hat Aristoteles das ausgedriickt, schon gesehen haben und immer noch sehen,
aber nicht ein bestimmtes Haus gebaut haben und es immer noch bauen. (‘Sehen' ist ein
schlechtes Beispiel fiir eine Tatigkeit, weil es eher einen Zustand bezeichnet — mit diesem
Beispiel sitzt Aristoteles einem Mythos des "Verbs'/' Titigkeitsworts' auf, demzufolge jedes Verb
entweder eine Handlung oder eine Titigkeit bezeichnet.*’) D.h. aber z.B., dass 'schwimmen'
eine Téatigkeit, eine Praxis ist, aber 'ans andere Ufer des Flusses schwimmen' eine Handlung.
Ebenso ist bauen eine Tatigkeit (das, was Architekten und Bauleute tun), eine Mauer bauen

(oder ein — bestimmtes — Haus) aber eine Handlung. Viel spricht dafiir, dass es Handlungen

40 Die formale Kategorie der Zustdnde, die natiirlich schon in der Sprache fiir Nicht-Lebendiges Anwendung hat,
scheint durch die Alternative Bewegen/nicht Bewegen mit der Handlungssprache verkniipft zu sein. Wer sich nicht
bewegt (nichts tut — mit der erforderlichen Grof3ziigigkeit, die es braucht, weil auch Unterlassungen Tun sind), tut
nichts, ist aber vielleicht in einem — auch 'psychologisch' zu charakterisierenden Zustand (er langweilt sich, z.B.).

42



tiberhaupt nur auf dem Hintergrund und im Kontext von Tétigkeiten gibt — oder jedenfalls im
Kontext von Leben. 'Leben' ist selbst keine Tatigkeit, sondern die Voraussetzung von sowohl
Tatigkeiten als auch Handlungen. Denn zum Leben gehdren, wie schon mehrfach betont,
wesentlich auch Widerfahrnisse und Leiden, ja nach seinem Beginn in der Geburt und dem
Ende im Tod ist Leben logisch gesehen vermutlich selbst ein Widerfahrnis.

Bei 'Widerfahrnissen' darf man nicht, wie die Umgangssprache nahelegt, an 'negative'
Geschehnisse allein denken. Auch 'Positives' kann uns ohne unser Zutun widerfahren, wir
konnen mit etwas einfach Gliick (gehabt) haben.

Mit Tatigkeiten teilt Leben den logischen Charakter, ein Prozess zu sein, kein aus logischen
Griinden internes Ende zu haben: Man kann schon gelebt haben und immer noch leben.

Sprechen ist Tun, aber nicht immer besteht der Gebrauch der Sprache in bestimmten
Sprechhandlungen. Mit jemandem plaudern, vor sich hin reden, schimpfen, fluchen, sich in
StoBgebeten Luft machen etc., aber auch {iberlegen, denken und anderer 'monologischer’
Sprachgebrauch sind gewiss keine Sprechakte, die einzelne Handlungen aussondernde
Identitatskriterien mit sich fiihren.

Dass keine Handlungstheorie, philosophisch oder soziologisch, die Unterscheidung von
Tétigkeiten und Handlungen beseitigen kann, liegt an ihrer tiefen Verankerung in unserm
gewohnlichen Begriffssystem. Aristoteles' Kriterium macht darauf aufmerksam, dass die
Unterscheidung in der logischen Grammatik der Sprache — ndmlich in den
Folgerungsbeziehungen (Logik) der Tempora der entsprechenden Verben (Grammatik)
verankert ist. Die Untersuchung der Zeitsprache hat gezeigt, dass sie insgesamt auf der
Sprache fiir Dinge (und Lebewesen, insbesondere Personen) und Massen aufbaut. Deswegen
miissen Prozesse und Ereignisse an Substraten oder Dingen bzw. in Situationen verankert,
Tatigkeiten und Handlungen Personen zugeschrieben werden. Die Nichtbeachtung der
Unterscheidung zwischen Tétigkeiten und Handlungen ist ein im weiten Sinn logischer
Fehler"', der wegen der tiefen Verankerung und weiten Verzweigung der formalen
Unterscheidung, die mit ihr im Felde des Tuns fortgesetzt wird, nicht nur eine 'lokale’ Stérung
und Verwirrung mit sich bringt, sondern weithin (und vor allem unkontrollierbar)

desorientierende Folgen haben muss oder jedenfalls haben kann.

41 Logik ist die Untersuchung und Systematisierung von Folgerungsbeziehungen. Formale Logik untersucht und
systematisiert die formal (analytisch) giiltigen Folgerungen. Aber es gibt auch materiale Folgerungsbeziehungen, sie
gehoren in die Logik im weiten Sinn.

43



9. Kontexte des Tuns: Natur und Kunst (Kultur)

Der Ausdruck Natur' ist ein Lehnwort aus dem Lateinischen und bedeutet 'Geburt';
'Natur(gesetz)', "Lauf der Dinge'; "Wesen' (sowohl 'Charakter, Anlage, Beschaffenheit'; auch
'Ding, Grundstoff, Element'); ferner 'Geschlechtsmerkmal, -teil'.** Er leitet sich ab von dem
lateinischen Verb 'macsi, nascor, natus sum', das grundlegend 'geboren werden' bedeutet, und
iberlappt teilweise mit dem griechischen 'physis', das sich von einem Verb fiir 'wachsen,
entstehen' herleitet.

In unsere Sprache hat der Ausdruck 'Natur' eine Reihe zu ihm kontrastiv gebrauchter
Ausdriicke, von denen die philosophisch wichtigsten 'Geist', 'Kultur/Zivilisation' und, seit dem
19. Jahrhundert, 'Gesellschaft' und 'Geschichte' sind. Ich verteidige die begriffliche
Behauptung, dass diese Kontraste von einem ihnen zugrundeliegenden Kontrast abgeleitet sind.

In den Kontrasten zu 'Geist', 'Kultur', 'Gesellschaft', 'Geschichte' und als ein formaler
Begriff gebraucht, wird Natur ein negativ pragmatischer Gehalt zugeschrieben und sie wird als
das aufgefasst, was ohne unser wesentliches Zutun entsteht/entstanden ist, besteht und sich
entwickelt. Aber die durch die heute gebrauchlicheren Kontraste bezeichneten Gegebenheiten
bestehen und entwickeln sich zwar gewiss nicht ohne unser Zutun, aber doch nicht allein
aufgrund unseres Tuns. Fiir sie hat der schottische Naturgesellschaftstheoretiker Adam
Ferguson (der Lehrer des Begriinders der Nationalokonomie, Adam Smith) die gliickliche
Formel gefunden, sie seien das Resultat menschlichen Handelns, aber nicht menschlicher
Planung ('the result of human action, but not of human design'®®). Der vollendete Gegensatz zu
Natur als dem, was ohne unser wesentliches Zutun besteht etc., wire ein Ausdruck, der etwas
wesentlich durch unser Tun Bestehendes bezeichnete.

Dafiir war in &lteren Diskursen der Ausdruck 'Kunst' im Sinne des lateinischen ars und des
griechischen fechné in Gebrauch, der ebenso die (Kunst-)Fertigkeit und Technik der
Hervorbringung und Gestaltung wie deren Resultate bezeichnet. Eine 'Artefakt' (ein

'Kunstwerk') ent- und besteht wesentlich aufgrund der Absicht seines Produzenten oder

42 Nach Heinichen: Lateinisch-Deutsches Taschenworterbuch, 291.

43 In der deutschen Ubersetzung des Essayon the HistoryofCivilSociety (1767) von Valentine Dorn (Jena 1904) 171:
,-das Ergebnis menschlichen Handelns, nicht die Durchfiihrung irgendeines menschlichen Planes®. Ferguson merkt
an, sich damit auf ein nicht nachgewiesenes Diktum des Kardinals de Retz (1613-1679) zu bezichen.— Es ist das
Verdienst von Wittgensteins Cousin, des Okonomie-Nobelpreistrigers Friedrich August von Hayek, in den von
Fergusons Formel erfassten Gegebenheiten eine eigenstindige Kategorie erkannt zu haben.

44



Auftraggebers, hat nicht, wie Produkte der Natur, ein von menschlicher Absicht wesentlich
unabhéngiges 'Wesen' im Sinn von 'Charakter, Anlage, Beschaffenheit'. 'Geist', 'Kultur',
Geschichte' und 'Gesellschaft' sind — gegeniiber Kunst als auf menschliche Planung und
Hervorbringung zuriickgehend — als verschiedenartige Mischungen von (verschiedenen
Anteilen von) Kunst und Natur eher zweite Natur, wie schon von Cicero iiber die Gewohnheit
gesagt worden ist.*

Wenn Kunst aus den vorgebrachten Griinden der grundlegende Gegensatz zu Natur ist,
dann bestitigt auch diese unser Verstehen strukturierende Grundunterscheidung einmal mehr,
dass wir in unserem Verstindnis 'von uns ausgehen'. Er kontrastiert das, was wir kénnen, mit
dem, was wir nicht konnen, insofern es von uns grundlegend unabhéngig ist.

Mit der Bezugnahme auf die Person als 'Lebewesen', als 'Lebendiges', ist zugleich auf
'Natiirliches' Bezug genommen, etwas, was unabhidngig von unserem Tun entsteht und besteht.
Im Fall beweglicher Lebewesen wird es geboren und lebt dann, bis es stirbt.

Natur im erlduterten Sinn ist der umfassendste Kontext menschlichen Tuns. Thr miissen die
Menschen ihren Lebenserhalt und Lebensunterhalt durch Arbeit abgewinnen. Im Prozess der
Arbeit entsteht die materielle Basis der Kultur/Zivilisation, darunter auch erarbeitete Mittel zur
Erleichterung und Steigerung der Wirkkraft von Arbeit — Technik. Die hilft Arbeit zu sparen
und ermoglicht liber soziale Freisetzungen hohere Kulturleistungen, darunter auch Kunst im
gewohnlichen Verstand zweckfreier Produkte des bildnerischen und sonstigen Ausdrucks.

In Kunst und Kiinsten (im Sinn von artes und fechnai) bringen Personen die Kultur (ihrer
Gesellschaft) hervor. Das Insgesamt des Hervorgebrachten bildet die Kultur und damit einen
wesentlichen Kontext ihres Tuns, der sich von Natur als dem Kontext, dem die Personen ihr
bloBles (physisches) Leben durch Arbeit abgewinnen miissen, abhebt und ihn {iberformt, aber
nie ganz ersetzen kann. Und dies begriftlich selbst dann, wenn die Natur, die die Personen
(kooperativ) bearbeiten, schon kulturell geformt ist (vgl. die Rede von 'Kulturlandschaften').
Das Handeln in der Natur ist, auch wo es kooperativ erfolgt, seiner Struktur nach 'monologisch'
— die natiirlichen Gegebenheiten antworten nicht, sondern fiigen sich den Eingriften durch
Arbeit und Technik bloB3, oder auch nicht. Das Handeln in Bezug auf kulturelle Gegebenheiten,
im Kontext von Kultur, ist strukturell der Mdglichkeit nach dialogisch, weil nicht nur
Kooperationspartner Personen 'etwas sagen', sondern auch die kulturellen Hervorbringungen,

die es schon gibt und die die liberkommene Kultur bilden. Entsprechend herrscht im Kontext

44 De Finibus V, 25, 74: Consuetudine quasi alteram quandam naturam effici (durch die Gewohnheit wird gleichsam
eine zweite Natur geschaffen).

45



von Handeln auf die Natur die Verstehensweise 'von aullen' vor, auf die wir fiir 'Unbelebtes'
(von sich selbst her nicht Bewegliches) beschriankt sind — mit den in Abschnitt 7 betonten
Ausnahmen des nicht-personlichen Lebendigen —, im Kontext von Handeln in der Kultur aber

die intentionale Verstehensweise 'von innen'.

10. Ordnungen des Tuns: Konventionen, Moral und Recht

Das wesentliche Selbstbewusstsein einer Person als Rechtetriger ist, eine von allen
Personen zu sein. Wir sind, leben unter anderen, unter uniibersehbar vielen. Wir leben, indem
wir tétig sind und handeln und zahlreichen Widerfahrnissen ausgesetzt sind. Unter diesen
Widerfahrnissen sind eine wesentliche Gruppe die Folgen des Tétigseins und Handelns anderer
Personen. Das ist die Quelle von mdglichen Konflikten und die drei durch den Titel dieses
Abschnitts bezeichneten normativen Gegebenheiten bilden Ordnungen fiir titig sein und
handeln, die solche Konflikte zu vermeiden oder, wenn sie sich nicht vermeiden lassen, im
Streit auszutragen helfen.

Konventionen, abgeleitet vom lateinischen Verb convenire — zusammenkommen,
{ibereinkommen — sind wértlich also: Zusammen- oder Ubereinkiinfte. Ubereinkiinfte werden
idealerweise durch Verabredung getroffen, also durch den Gebrauch der Sprache. Aber Sprache
ist selbst in verschiedenen Hinsichten konventionell und eine Erkldrung von 'Konvention'
durch 'Verabredung zu ...' wire daher zirkuldr. Es war eines der groflen Verdienste des
amerikanischen Philosophen David Lewis, dieses Problem in seinem Buch Convention von
1969 iiberzeugend ausgerdumt zu haben. Lewis legte klar, dass Verabredung nur eine der
Weisen des Zustandekommens von Konventionen ist und dass Konventionen grundlegender
auf der Konvergenz von unabhingig voneinander ausgebildeten Erwartungen und Priaferenzen
von Personen beruhen konnen. Wenn die Priaferenzordnungen von Personen hinsichtlich von
geteilten, aber noch nicht abgestimmten Interessen iibereinstimmen, kann sich hinsichtlich von
regelungsbediirftigen Sachlagen eine Konvention bilden, ohne dass ausdriickliche Verabredung
notig wire. Lewis sah seine sehr differenzierten Analysen mit David Humes Formel fiir
Konvention als dem 'general sense of common interest' vorgebildet.

Konventionen konnen ganz verschiedene Themen und in sehr verschieden gro3en Gruppen

von Personen Geltung haben. Von allgemeinem und philosophischem Interesse sind vor allem

45 Havard UP.

46



die Konventionen, in denen gro3e Gruppen iibereinkommen, z.B. welche Sprache gebraucht
werden soll und wie sich ganz allgemein der interpersonale Umgang gestalten soll.

Moral und Recht gelten fiir alle Personen (in einer Gesellschaft und dem Staat, in dem sie
sich zusammenfasst, und dariiber hinaus) und sie haben als gemeinsames Thema die (Konflikte
vermeiden helfende) Regelung des interpersonalen Umgangs als solchem. Moral und Recht
iiberlappen in groBBen Teilen und daher ist der allgemeine Rechtsbegriff Kants — 'Recht' als der
Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Freiheit eines Jeden (jeder Person) mit der Freiheit

t* — sowohl auf die Moral als auch auf das

von Jedermann (allen anderen Personen) vereinbar is
formliche Recht anwendbar. Worin unterscheiden diese sich dann?

Grundlegend durch die Weise ihrer Sanktionierung. Moral und ihre Regeln sind zunichst
durch moralische Gefiihle sanktioniert’ — Scham in 1. Person, Groll gegeniiber der 2. Person,
Empdrung iiber dritte Personen. Das sind offenbar Einstellungen und Reaktionsweisen, die an
die Weise und den Grad der Selbstbewertung von Personen gebunden sind. Das Recht und
seine Regeln sind dagegen durch selbst rechtlich spezifizierte Sanktionen, Strafen im weitesten
Sinn, gestiitzt. Recht ist wesentlich Zwangsrecht und bedarf erzwingender Instanzen — Polizei,
Gerichte, Gefangnisse etc. Es setzt im Allgemeinen die staatliche Organisation einer
Gesellschaft voraus.

Materiell stimmen Moral und Recht darin tiberein, dass sie zentral Regeln der
Nichtverletzung und Nichtschiddigung, der Hilfe in Notféllen und der Kooperationstreue
enthalten. Diese nennt der Philosoph Ernst Tugendhat den ,,kontraktualistischen Kern* der
Moral. Seine Schiilerin Ursula Wolf ergédnzt die Bereiche der Moral um die der Gerechtigkeit,
der Aufrichtigkeit und den spezieller Verpflichtungen aufgrund von institutionellen Rollen
und/oder personlichen Verpflichtungen.

Wenn man Gerechtigkeit als formalen Begriff fiir Moral und Recht gleichermallen
betrachtet, der durch die Formel suum cuique (jedem das Seine) gegeben ist, dann ist sie nicht
nur Bereich der Moral. Man braucht den Begriff als formalen, wenn man die rechtlichen
Institutionen der Gerechtigkeit (das, was auf Englisch 'the administration of justice' heif3t) mit

den Arten von Gerechtigkeit, die sich als Formen der Verteilungsgerechtigkeit verstehen lassen

46 Dieser Begriff des Rechts geht darauf zuriick, dass Kant ,,Freiheit (Unabhéngigkeit von eines anderen nétigender
Willkiir), sofern sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, ... (als
das) einzige, urspriingliche, jedem Menschen, kraft seiner Menschheit, zustehende Recht* dachte. (Metaphysik der
Sitten AB 45).

47 Diese Einsicht geht auf Peter Strawsons Aufsatz 'Freedom and Resentment' (vgl. den Aufsatzband gleichen Titels,
London/New York 1974, 1-25) zuriick und ist grundlegend fiir Ernst Tugendhats Konzeption der Moral, vgl.
Vorlesung iiber Ethik, Frankfurt am Main 1993.

47



(unter der Frage ,,Wer bekommt was aus welchen Griinden?*), zusammenfassen will. Dazu
kommt man mit dem Begriff der Verteilungsgerechtigkeit allein nicht aus. Denn Strafen und
Entschéddigungen als 'Produkte’ des formlichen Rechts sind nicht einfach verteilbare Giiter.
Eine besondere moralische Pflicht der Gerechtigkeit ist die zum Rechtsgehorsam.

Wenn Moral und Recht mindestens auf die angedeuteten Weisen intern zusammenhéngen,
wird eine weitere Bestimmung des Begriffs der Moral dringend. Die Rede von einem
kontraktualistischen Kern von Moral und Recht weist hier den Weg. Vereinbarte Regeln kann
man auch aus nur selbst-interessierten Griinden befolgen (aus solchen werden sie vor allem
verletzt). Moralisch wird Regelbefolgung erst dadurch, dass die Regeln als geltende gleichsam
um ihrer selbst willen befolgt werden. Kant hat das mit der Unterscheidung von "pflichtgemaf3'
und 'aus Pflicht'® gefasst. Dass die Regeln gleichsam um ihrer selbst willen befolgt werden
(Kants 'Achtung fiirs Gesetz"), ldsst die anschlieBende Beschreibung zu, dass sie aus Achtung
vor den anderen Personen befolgt werden, die aufgrund dieser Regeln Anspruchsrechte haben.
Damit wird gegeniiber der Materie der Moral in ihren Regeln die Form ihrer Annahme und
Befolgung aus einem personlichen Motiv betont und der Begriff der Moral einer Person (als
dem Inbegriff ihrer Grundsitze des sich Gebens, téitig Seins und Handelns gegentiiber anderen
Personen) grundlegend. Es ist eine Frage der Moralgeschichte, seit wann diese Verschiebung
von der Materie der Moral in ihren Regeln zur Form der moralischen Motivation als die Moral
kennzeichnend Platz gegriffen hat. Sicher ist, dass sie fiir die Moderne kennzeichnend ist.

Wenn das Handeln nach den Regeln der Moral im modernen Sinn 'moralisch' ist, dann wird
sie befolgt wie rechtliche Regeln ohne formliche Sanktionen. Wenn der Begriff der Moral
einer Person grundlegend geworden ist, verlieren auch die 'inneren' Sanktionen durch
moralische Gefiihle an Gewicht, weil es dem moralisch Handelnden dann wesentlich um die
Wahrung seiner Integritét geht: Er will dann so handeln, dass er sein Handeln gegentiber
Jedermann mit Griinden rechtfertigen kann.* Das Recht liefert der Moral also das Modell der
Regelbefolgung, die Moral dem Recht im Wesentlichen die Materie der Regeln.

Komplementir modernen Begrift der Moral bedarf es einer fortbildenden Bestimmung des
Begriffs des Rechts. Es kann ja gefragt werden: Wenn die moralischen Regeln wie rechtliche
befolgt werden und die Moral dem Recht die Materie gibt, warum braucht es dann {iberhaupt

das Recht zusitzlich zur Moral? Die Antwort ist: Es braucht das Recht mit seinen formlichen

48 Grundlegung der Metaphysik der Sitten BA 25.

49 Diese Erkldarung der moralischen Motivation geht auf Thomas Scanlon zuriick (zusammenfassend: What we owe to
each other, Harvard UP 1998); in Deutschland ist sie unabhéngig von Giinter Patzig vertreten worden und auch
Tugendhat ist ihr schlielich beigetreten.

48



Sanktionen als Ausfallbiirgschaft fiir gewichtige Félle der Verletzung der moralischen Regeln.
Personen sind als sprechende Lebewesen Griinde gebende und befolgende und damit rationale
Lebewesen. Aber sie sind nur begrenzt rational darin, dass sie sich hdufig in
Handlungssituationen wiederfinden, in denen sie dazu motiviert sind, ihr eigenes kurzfristiges
Interesse auf Kosten ihrer eigenen langfristigen Interessen und auch auf Kosten anderer unter
Verletzung von deren Anspruchsrechten zu verfolgen. Wenn das rational unvermeidlich ist,
weil Schwarzfahren in anonymen Handlungssituationen (in denen man mit vom eigenen
Handeln betroffenen anderen Personen nicht direkt kommunizieren kann) rational ist, dann
bedarf es wenigstens der nachtriglichen formlichen Sanktionierbarkeit der Regelverletzungen,
um die Regeln und die auf sie gegriindeten Handlungszusammenhénge zu stabilisieren. Es
wiirde die einzelnen Personen mit unertraglichen Erwartungsunsicherheiten belasten, gébe es

den Rahmen formlichen Rechts fir das moralische und auch das blof} rationale Handeln nicht.

11. Die Begriffe 'Gesellschaft' und 'Staat'

Gesellschaft und Staat bestehen aus Personen. Personen waren als sprechende, handelnde
und sich wesentlich selbstbewertende Lebewesen zu erkldren. Wenn man Gesellschaft und
Staat nicht ontologisch (wie im ersten Satz), sondern strukturell charakterisiert, sind sie Weisen
der Zu(einander)-Ordnung von Personen. Sie sind hoherstufige Ordnungen des Tuns — des tétig
Seins und Handelns.

Auf'Gesellschaft' im strukturellen Sinn war schon einmal in Abschnitt 11 als einen der
gebriuchlichen Kontraste zu "Natur' einzugehen. Sie vor allem ist das Beispiel, an dem
Ferguson seine Formel vom 'result of human action, but not of human design' exemplifiziert
hat. Gesellschaft ergibt sich zentral durch das wirtschaftliche Handeln auf Mérkten, auf denen
jede Person (idealtypisch gesehen) ihren privaten Vorteil verfolgt und damit nicht-intendierte
Handlungsfolgen erzeugt (wie die Preisbildung fiir marktgédngige Produkte), die auf andere,
nicht unmittelbar Beteiligte Effekte zeitigen (z.B. die Nachfrage nach deren Produkten mindert
oder steigert) und Konflikte erzeugen kann. In modernen Gesellschaften ist das Handeln auf
Mirkten privatrechtlich organisiert, vermittelt durch Vertrage, fiir die Bestimmungen
staatlichen Rechts gelten. Schon von der Rechtsbediirftigkeit der Gesellschaft in dieser
Hinsicht her gibt es Gesellschaften nur in staatlicher Verfassung. Der Staat ist hier zu verstehen

als die Instanz der Rechtssetzung, Rechtswahrung und Rechtsdurchsetzung.

49



Aber als aus den Personen bestehend, die auch die Gesellschaft bilden, ist der Staat zuvor
die Gesamtheit seiner Biirger als dem gleichen Recht folgend und unterworfen,
Rechtsgemeinschaft. Erst auf dieser Basis ist er spezifisch Staats-'Apparat' — die Gesamtheit
der handlungsfdhigen Agenturen, die mit Rechtssetzung, Rechtswahrung und
Rechtsdurchsetzung befasst sind: Parlamente, Verwaltungen, Gerichte. Der Zwangscharakter
des Staats in diesem Sinn ergibt sich schon aus dem Umstand, dass seine Biirger zu seiner
Finanzierung iiber Steuern gezwungen werden.

Strukturell ist dies wieder der beschrinkten Rationalitét der einzelnen Personen geschuldet.
Es ist fiir jede einzelne Person rational, sich vor den Kosten fiir den Staat driicken zu wollen;
denn ihr einzelner Beitrag, wie grof3 er auch sei, ist fiir das Ganze vernachlidssigenswert; aber
fiir die einzelne Person ist er fast immer ein flihlbares Opfer. Dieser strukturellen Disposition
zum Schwarzfahren hilft die Zwangsfinanzierung durch Steuern ab.

Die auf rationale Entscheidungs- und Spieltheorie® gegriindete makrookonomische Analyse
hat gelehrt, zwischen privaten und 6ffentlichen Giitern zu unterscheiden. Offentliche Giiter
sind dadurch definiert, dass sie unteilbar (nicht ausschlussfihig’") sind und auf Markten privat
produzierter Giiter deshalb nicht 'effizient' (ausreichend) zur Verfiigung gestellt zu werden.
Dass das grundlegende soziale 6ffentliche Gut die Gewaltfreiheit und Sicherheit des
gesellschaftlichen Verkehrs, der 'innere Frieden' ist, hat schon Thomas Hobbes™ — der erste
moderne Staatstheoretiker — eingesehen, indem er die Wahrheit des Sprichworts ernst nahm,
dass der Frommste nicht in Frieden leben kann, wenn es seinem bdsen Nachbarn nicht gefillt.

Aus der Sicht der einzelnen Personen ist der Staat als Garant des Rechts und der Sicherheit
ein kollektiver Selbstbindungsmechanismus gegen die Drohung mangelnder Friedfertigkeit der
einzelnen fiir sich. Weitere 6ffentliche Giiter (neben der Sicherheit nach innen und nach
auflen), die ein Staat 'produziert’, sind z.B. Infrastruktur wie Stra3en und Briicken, Bildungs-
und Kulturdienstleistungen, Gesundheitsdienstleistungen.

In Analogie zum Verstindnis des Staates als kollektivem Selbstbindungsmechanismus kann
die Markt-formige Verfassung der Gesellschaft — der Zwang, der durch die Konkurrenz auf

Mirkten ausgeiibt wird — als kollektive Selbstbindung der Gesellschaftsmitglieder gegen die

50 Die Spieltheorie ist die Theorie interdependenter rationaler Entscheidungen mehrerer Akteure.

51 Ein heute oft beeintrachtigtes 6ffentliches Gut, das Unteilbarkeit und Nichtausschlussféhigkeit rein exemplifiziert,
ist saubere Luft: Wenn es sie gibt, kann niemand (wie bei ausschlussfahigen Giitern) daran gehindert werden, sie zu
nutzen, namlich zu atmen.

52 In Kap. 17 des Leviathan argumentiert Hobbes mit einer reductio ad absurdum: Wenn man annimmt, eine grof3e
Menge von Menschen stimme ohne staatliche Zwangsgewalt in der Beachtung der Gerechtigkeit und der anderen
‘natiirlichen' Gesetze iiberein, konne man ebenso gut annehmen, die ganze Menschheit tue das — und dann gébe es
gar keine briigerlichen Regierungen und Staaten. Es gibt sie aber ...

50



Drohung verstanden werden, einzelne fiir sich konnten aus ihrer Faulheit Vorteil zu ziehen
versuchen. Das individuelle Modell fiir Selbstbindung ist Odysseus, der sich an den Mast
seines Schiffes binden lédsst, weil er dem Gesang der Sirenen zuhoren will, ohne ihnen verfallen
zu miissen. (Er versichert sich durch 'Selbstbindung' dagegen, Opfer seiner Triebhaftigkeit zu
werden.)

Moderne staatlich organisierte Gesellschaften verstehen sich gern als Demokratien
(wortlich '"Volksherrschaften'). Aber auch wenn in thnen ein allgemeines und gleiches
Wahlrecht zu den politischen Vertretungskorperschaften gilt, herrscht in ithnen nicht 'das Volk'
oder die Bevolkerung. Verfassungstheoretisch gesehen haben alle sich demokratisch nennenden
Staaten 'gemischte Verfassungen'. Ihr demokratisches Element ist das allgemeine Wahlrecht
und der Schutz von Recht und Frieden im Innern und nach aullen fiir alle; ihr aristokratisches
Element sind die Amtstrager in Politik, Recht und Verwaltung; ihr monarchisches Element ist
die Person oder das Gremium, die als Staats'oberhaupt' fungieren. Diese Interpretation stiitzt
sich beziiglich der aristokratischen Aspekte der gemischten modernen Staatsverfassung auf
soziologische Griinde — dass es sich bei den Staatstrdgern de facto um eine Elite handelt;
hinsichtlich des monarchischen Aspekts muss man an 'konstitutionelle' Monarchien denken, bei
denen fiir den Monarchen gilt, dass der Monarch herrscht, aber nicht regiert (mit einer
franzosischen staatsrechtlichen Formel: 'le roi régne, mais il ne gouverne pas'). Ein genuines
Recht, das gewohnlich dem Staatsoberhaupt zukommt, ist historisch génzlich monarchischen

Ursprungs: das Recht der Begnadigung von Straftitern.

Anhang

Den Anhang bilden zwei Abschnitte aus meinem Buch Das Verstandene Leben iiber
formale Begriffe fiir freiwillige Beziechungen zwischen Personen bzw. eine Bindung, die
Personen eingehen konnen oder nicht. Sie wéren in den Haupttext vor dem Abschnitt iiber

Moral einzuordnen, wenn sie nicht andererseits die Moral auch voraussetzten. Weil ich das

51



Problem der Einordnung noch nicht habe 16sen konnen, stehen sie vorldufig im Anhang.

Liebe und Freundschaft

Leibniz hat Liebe als Freude am Gliick des anderen definiert.” Ich halte diese Erkldrung
aus zwei Griinden fiir unzureichend. Zum einen ist sie auf eine Einstellung einer Person in der
Beziehung zu einer anderen Person eingeschréinkt. Eine Erklarung muss aber die Weite haben,
auch Verwendungen wie 'Liebe zu Kunst/Musik etc.' zu erfassen. Zweitens ist in die
Orientierung am Gliick von Personen die anthropologische Annahme, sie seien wesentlich
Gliickssucher investiert, die bloBer Begriffskldrung nicht in den Weg kommen sollte. Ich
schlage daher vor, Leibniz' Definiens in ,,Freude am Dasein des anderen* zu verandern. Liebe
zur Musik kann so als Freude am Dasein von Musik verstanden werden. Als Freude am Dasein
des anderen, die verbunden ist mit dem Bestreben, mit ihm zusammen sein zu kénnen und ihm
gut zu tun, ist interprersonelle Liebe zunichst einmal eine Einstellung einer Person gegeniiber
(einer) anderen. Wenn die Psychoanalyse die seelische Gesundheit darin sieht, dass eine Person
arbeits- und liebesféhig ist, dann ist mit Liebesfahigkeit die Fahigkeit zu dieser Einstellung
gemeint.

Aber wenn jemand das Gliick hat, ,seine grofle Liebe’ zu finden, dann ist mit Liebe nicht
nur die Einstellung (und schon gar nicht ein bloBes Gefiihl der Verliebtheit) gemeint, sondern
eine soziale Beziehungsform, die sich aus der Wechselseitigkeit der Einstellung der Liebe
ergibt. Das Begegnen dieser Wechselseitigkeit ist ein Widerfahrnis. Warum wird dieses
Widerfahrnis und damit diese Beziehungsform gemeinhin ersehnt? (Es wére nicht gerade
widerspriichlich, aber merkwiirdig zu sagen, sie werde ,,erstrebt*.)

Die Frage geht auf eine potentielle rationale Erklédrung (und damit ein Erklarungsschema),
in deren Licht die Beziehungsform und ihre Rolle in unserer Erfahrung besser verstehbar sind.
Das Problem ist zu verstehen, wie ein handlungsfahiges Wesen etwas suchen kann, was zentral
ein Widerfahrnis ist, also seiner Handlungsfahigkeit entgegensteht. Deshalb ist der Schliissel
zum aufzukldrenden Phanomen hier nicht die eigene Einstellung einer Person der anderen
gegentiber, sondern ihre Erfahrung der Einstellung des Gegeniibers zu ihr. Aus der
Verschrankung der Einstellungen beider Partner (Freude am Dasein des jeweils anderen) und

ithrer Erfahrungen der Einstellung des anderen (,ich bin Gegenstand der Freude des anderen’)

53 Vgl. Robert Spaemann: Gliick und Wohlwollen — Versuch iiber Ethik, Stuttgart 21990, 123.

52



ergibt sich die Wechselseitigkeit der Einstellungen; und aus der Wahrnehmung der
Wechselseitigkeit die Stabilisierung der Beziehungsform: Jeder weill von sich selbst und vom
anderen und damit von der beide verkniipfenden Beziehung und kann daher ,wir lieben uns’
sagen.

In seinen Spekulationen zur Triebtheorie weist Freud™ auf die Lobrede des Aristophanes
auf Eros in Platons Symposion hin, wonach sich der Trieb zur Vereinigung mit seinem jeweils
anderen aus der ZerreiBung einer urspriinglichen Einheit als Trieb zur Riickkehr in dieselbe
ergebe. Psychoanalytische Spekulationen haben an Derartiges den Gedanken einer
symbolischen Riickkehr in den Mutterscho3 gekniipft. Theorien dieses Typs geben nicht die
gesuchte rationale Erkldrung. Ich schlage gegen solche ursprungsmythischen
Scheinerkldrungen vor, die Stabilitdt der Beziehungsform Liebe in der Koinzidenz von
homologen Strukturen auf leiblicher und psychischer Ebene zu sehen.

Zunichst ist der sexuelle Trieb wihrend langer Zeit nach der Pubertit eine beherrschende
Antriebskraft. Er geht elementar auf abreagierende Entspannung durch plotzliche™ Auflosung
eines in thythmischer Bewegung erzeugten Lustkrampfes (und ist daher auch allein zu
befriedigen), findet aber genussreichere Erfiillung erst mit einem Sexualpartner. Die
wechselseitige Befriedigung dieses Triebes gibt eine leibliche Erflillung des anerkannt werden,
angenommen werden Wollens als ganze Person. Als psychische Personen aber sind wir als uns
selbst bewertende Lebewesen auf ein genaues psychisches Analogon der Erfiillung in der
leiblichen Vereinigung gerichtet — wir wollen nicht nur unserer Fahigkeiten wegen und nach
von anderen an uns herangetragenen Hinsichten, sondern als ganze Person (bewertet und)
angenommen werden. Und die leibliche Vereinigung in ihrer gelungensten Form iiberbietet die
psychische sogar darin, dass sie im Orgasmus das Bewusstsein leiblicher Getrenntheit fiir einen
Augenblick aufgehoben sein lasst. Ich denke, dass diese Sicht des Sachverhalts das Neue
Testament von Liebenden sagen ldsst, sie seien ,,ein Fleisch® (- religids soll das natiirlich nur
in heterosexueller Ehe moglich sein). Und diese momentane Uberbietung mdglicher

psychischer Vereinigung lésst einerseits ihre Wiederholbarkeit™ und damit die Stabilisierung

54 Jenseits des Lustprinzips (1920) Abschnitt VI, Studienausgabe Bd. III, S. 266. - Bei Platon (vgl. Symposion 189 d
- 193 d) ) ist das jeweils andere nicht eo ipso das andere Geschlecht; das ist es nur beim urspriinglich (androgynen)
dritten Geschlecht; Aristophanes nimmt drei urspriingliche Geschlechtstypen an, die in Doppelindividuen realisiert
waren, welche dann von Zeus geteilt wurden und daher nach ihrer Wiedervereinigung streben.

55 Wenn man lernt, dass das Plotzliche fiir antike religidse Erfahrung die vornehmliche Erscheinungsform des
Gottlichen war, bekommt man eine Ahnung von der Erfahrungsbasis von Redeweisen, die uns fremd geworden sind.
Vgl. M. Theunissen: Pindar, Miinchen 2000, S. 399- 441.

56 Das betont schon Sokrates im Symposion, wenn er Eros als das Verlangen, das Gute immer zu haben, erklart (204 d
ff).

53



der Beziehungsform, in der sie moglich ist, wiinschen, und begriindet andererseits, wie der
katholische Philosoph Spaemann realistisch anerkannt hat, dass ,,der Akt der geschlechtlichen
Vereinigung ... allen Gliicksvorstellungen als Paradigma zugrunde liegt.*’

Dieses Zugestindnis korrigiert die einseitig vergeistigende Theorie der Ehe bei Hegel. Der
hatte sich zu Recht gegen Kants Vertragstheorie der Ehe (,,die Verbindung zweier Personen
verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen wechselseitigen Besitz ihrer
Geschlechtseigenschaften®) als eine ,,Schindlichkeit* gewendet und das Wesen der Ehe als
eine (relative) sittliche Totalitit begriffen. In einer sittlichen Ganzheit kann keine Seite des
Verhiltnisses als beherrschender Zweck — Vertragszweck — isoliert werden, ohne ihr
Verstindnis zu verzerren. Fiir Hegel wurde durch die Ehe ,,die duBerliche Einheit der

“>9 aber er

natlirlichen Geschlechter in eine geistige, in selbstbewusste Liebe, umgewandelt
wollte den Sachverhalt nur als Vergeistigung des Leiblichen und nicht gleichgewichtig als
Verleiblichung des Geistigen verstehen (weil das nicht passte in die Konzeption einer
hierarchischen Uberordnung der sittlichen Verhiltnisse in einem teleologischen Stufengang des
objektiven Geistes — etwa als die strikte normative Unterordnung der Ehe als privatrechtliches
Verhiltnis unter die 6ffentlich-rechtlichen Verhéltnisse des Staates; der Stufengang des Geistes
muss bei gleichgewichtigen selbststindigen Balancen auf seinem Weg mdglicherweise — fiir
das Bewusstsein der Beteiligten — gar nicht zu Ubergeordnetem fortschreiten). Der hier
gemachte Vorschlag ist im Sinne einer solchen wechselseitigen gleichgewichtigen
Durchdringung zu verstehen und im Ubrigen nicht auf rechtlich formalisierte
Geschlechtsverhiltnisse zu beschrianken.

Freundschaft lasst sich vor diesem Hintergrund als eine Beziehungsform verstehen, die
gleichfalls durch die wechselseitige Anerkennung der ganzen Person der Freunde
gekennzeichnet ist, in der aber das bei Geschlechtsverhiltnissen die Integrationsaufgabe
bedingende Moment der Begierde (des Geschlechtstriebs) fehlt, so dass das Verhiltnis einen
groBeren Grad der Unabhéngigkeit der Partner voneinander zuldsst und bestehen lésst.

Personen, denen die Offnung gegeniiber anderen Personen auf der Ebene des Geschlechts aus

57 Gliick und Wohlwollen, a. a. O., 88. Die paradigmatische Stellung einer Erfahrung der Plotzlichkeit fiir unsere
Gliicksvorstellung ist iibrigens der Grund, nicht mit ,,Gliick* als formalem Begriff fiir die Verstehensorientierung
menschlichen Lebens zu operieren (die Vorstellung eines ununterbrochen dauernden Orgasmus diirfte doch eher
schrecklich sein), sondern mit ,,Sinn“. Damit ist eine Orientierung ins Auge gefasst, die Raum hat fiir Gliick und
Ungliick und die ein Muster der gesamten Erfahrung stiftet, die beides lebbar sein lasst.

58 Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, § 24. Ich habe freilich aus einer Hochzeitsrede, die der mir befreundete
Berliner Soziologe Heiner Ganssmann meiner Frau und mir gehalten hat, gelernt, dass Kants Erkldarung der Ehe als
Vertrag auch den positiven Aspekt hat, die Gleichgestelltheit der Ehepartner als Vertragspartner zu betonen.

59 Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 161, vgl. § 75.

54



psychischen oder anderen Griinden nicht mdglich ist, suchen gemeinhin in der Einbettung in
einem engen Freundeskreis ein Aquivalent fiir die zentralen Funktionen, die diese Dimension
fiir das Personsein bildet.

Wenn unter den Lebensthemen, an denen sich der Sinn eines Lebens bildet, hier Liebe und
Freundschaft vor viele andere sachliche Vorgegebenheiten gestellt werden, dann weil ich nahe
legen mochte, dass wir in thnen das Gravitationszentrum unserer Erfahrung sozialer
Beziehungen haben — alle anderen messen wir am Abstand zu diesen, die fiir unser
Selbstverhéltnis zentral sind.

Die Einsicht in diese Funktion der Erfahrung der Beziehungsformen Liebe und
Freundschaft ist in Hegels Kunstbegrifflichkeit eingegangen. Er hat Liebe als ,im anderen bei
sich selbst Sein’ konzeptualisiert® und sie damit als den zentralen Fall menschlicher Freiheit
expliziert, der die Struktur ,im anderen bei sich selbst Sein’ gegeben wurde (wenn man die
Terminologie so entziffert).

Tatsdchlich ist diese terminologische Fassung bei Hegel darin irrefiihrend, dass sie im
Interesse einer metaphysischen Integration der Erfahrung des Geistes liber seine verschiedenen
Dimensionen hinweg perspektivische Differenzen der Charakterisierungsmoglichkeiten
verschleift. Als ,im anderen Sein’ kann z.B. Liebe nur aus der Perspektive eines der (beiden)
Beteiligten sinnvoll charakterisiert werden — die dritte Person miisste so etwas sagen wie ,mit
dem anderen zusammen Sein’. Als ,bei sich selbst Sein’ wiederum kann das Verhéltnis nur aus
3. Person aufgefasst werden, die 1. Person miisste ja sagen ,bei mir selbst Sein’. Der Versuch
des Redens aus 1. und 3. Person zugleich generiert Metaphysik — auch in der Philosophie
bleiben dem reflexiven Reden aus 1. Person-Perspektive Grenzen der
Objektivierungsmoglichkeit gezogen — die Reflexion kann nicht ,Wissenschaft’ werden —,
deren Verletzung zu Unsinn (Unverstandlichem und erst mithsam zu Rekonstruierendem) fiihrt.

Metaphysisches Explikationsbestreben beruht auf der Leugnung des Umstands, dass die zu
einer sprachlichen WelterschlieBung gehdrende Philosophie nicht in Sdtzen, sondern in (den
kategorialen Einteilungen) der Sprache niedergelegt ist und deshalb in reflexiver Autklarung
des sprachlichen Verstehens aufgeklért und berichtigt werden muss. Es will (weil das normale
unreflektierte Sprechen tatsidchlich ,nicht weifs, was es tut’ — es nicht explizit sagen kann) das

in den Einteilungen steckende Verstehen im direkten Zugriff berichtigend formulieren und (im

60 Vgl. etwa Grundlinien etc. § 167 die Verwendung der Formel zur Rechtfertigung der Monogamie. Ich weifl wohl,
dass Hegel zitieren heif3t, ihn zu verfalschen, aber das Stirnrunzeln der Afigionados darf einen nicht kiimmern, wenn
man selbst etwas verstehen will.

55



Fall Hegels) aus einfachsten begrifflichen Elementen sich selbst zu dieser Formulierung
entfalten lassen. Obwohl das metaphysische Bestreben zur Explikation fiir analytisches
Verstehen nicht hilfreich ist, kann es heuristisch aufschlussreich sein fiir einen Aspekt
philosophischen Verstehens, den Wittgenstein ,,die Zusammenhange sehen* (PU Abschnitt
122) genannt hat. Es ist klar, dass eine philosophische Perspektive, die uns zeigen will, dass
alles im Grunde eines ist (bei Hegel: aus der Selbstbewegung der Idee und des Geistes
hervorgeht), bei allen Verzerrungen auch wirklich bestehende Zusammenhénge auffilliger
macht, als sie fiir reflexives Verstehen allein sein konnten.

Ein solcher Zusammenhang wird im Blick auf die Formel fiir Freiheit und Liebe — 'im
anderen bei sich selbst Sein' — darin sichtbar, dass Hegel sie auch fiir einfaches intentionales
Handeln, das keine Wechselseitigkeit einschlieBt, verwendet, wenn er dieses z.B. als den ,,in
die duBerliche Objektivitit tretende(n) Zweck* (Rphil § 132) charakterisiert. Der in die
AuBerlichkeit tretende Zweck ist der, der im Handeln verwirklicht wird — der subjektive Zweck
oder die Absicht. Wenn dessen Verwirklichung als ,in die AuBerlichkeit treten’, ,iibersetzt
werden’ etc. verstanden wird, dann bleibt der Handelnde in der Entduerung seiner Absicht
durch Verwirklichung bei sich selbst, denn die Absicht bleibt sich (angeblich) gleich (sie wird
nur von ,innen’ nach ,aullen’ versetzt). D.h. die Handlung und ihr Ergebnis werden wesentlich
unter dem Aspekt der WillensduBerung des Handelnden beschrieben, diese
Beschreibungsmoglichkeit wird privilegiert. Darin steckt eine konstruktive Verzeichnung
unserer Sprache zur Beschreibung von Handlungen (subjektiver und objektiver Zweck haben
denselben Gehalt — konnen in gleichen Ausdriicken beschrieben werden — sind aber, weil der
Form nach — bloB gedacht vs. verwirklicht — wesentlich verschieden).®' Aber es steckt darin
doch auch eine phinomenologische Einsicht in Zusammenhénge. Wir konnen auch in das
Verfolgen unsere Zwecke so eingelassen, versunken sein, dass wir, ohne bewusst an uns zu
denken, ganz bei uns selbst sind und also ,im andern bei uns selbst’.

Hegels Terminologie des 'im andern bei sich selbst sein' macht also als Struktur des
'Geistes' den Zusammenhang zwischen so verschiedenen Sachverhalten wie Handeln,
Erkennen, Liebe, Freundschaft, Staatsbiirgerschaft etc. sichtbar. Wenn man nicht wie Hegel mit
der gewihlten Terminologie den Gesichtspunkt des Handelnden (der grammatisch 1. Person)
weiter liberschreiten will als bis zur grammatisch 3. Person — also nicht metaphysisch einen

162

'‘Blick von nirgendwo her'™ in Anspruch nehmen will, weil man dazu die Verstehens-

61 Vgl. EM. Lange, Das Prinzip Arbeit, Berlin 1980, Kap. 1.
62 Vgl. das fiir diese Einstellung argumentierende Buch gleichen Titels von Thomas Nagel (7he view from Nowhere,

56



konstitutiven Differenzen der grammatischen Personen verschleifen muss, — dann kann man
die durch 'bei sich sein im anderen' gekennzeichneten und zusammengefassten Verhiltnisse als
sinnvolle Gestaltungen der Zeit charakterisieren (im Kontrast z.B. zu Gestaltungen der Zeit wie
dem Rausch, der nur ein herbeigefiihrtes Widerfahrnis ist). Denn sie enthalten Verstehbares und
Versténdliches, das, wenn es begehrt und gebilligt werden kann, auch Annehmbares ist. Sie
sind auch samtlich Realisierungen der Freiheit — also der Fahigkeit der Distanznahme und des
absehen Konnens von sich, die Personen durch die sie definierende Ebenendifferenz im

Uberlegen und Wollen ermdglicht ist.

Religion

Wenn man einen religios gebundenen Zeitgenossen danach fragen wiirde, was er unter
Religion versteht, wiirde er vermutlich von seiner Religion reden. Wenn man einen religios
ungebundenen Zeitgenossen fragen wiirde, wiirde er eine Begriffserkldrung versuchen, die
vermutlich den Ausdruck ,Gott’ verwenden wiirde (,Religion ist die Gesamtheit der mit einem
Glauben an Gott verbundenen Uberzeugungen’) und vielleicht auch den Ausdruck ,Kirche’,
wobei er vielleicht unterscheiden wiirde zwischen Kirche als organisierter Religion und
Organisations-ungebundener Religiositit.

Die unterschiedlichen Erkldrungen reflektieren, dass es sich wie schon bei Moral und Recht
um wesentlich umstrittene, praktische Begriffe handelt, die methodisch am besten kritisch zu
kldren wéren. Dabei hilft hier wegen der Zentralitit der Begriffe eine Reflexion auf die
urspriinglichen sprachlichen Wurzeln nicht sehr weit. 'Religio’ und 'religiosus' bezog sich
urspriinglich auf die gewissenhafte Erfiillung von Pflichten, besonders im Zusammenhang mit
Kulten der Gottesverehrung.®® Gott' stammt vermutlich von einer indogermanischen Wurzel,
die mit 'rufen' zu tun hat und ist vom Partizip dieser Wurzel ('gerufen') abgeleitet. Der
Ausdruck meinte vermutlich urspriinglich 'das durch Zauberformeln angerufene und
beschworene Wesen'.*!

'Religion' im Zusammenhang von Lebensthemen als Elementen mdglichen Lebenssinns zu
erortern, legt sich zumindest aus einem hermeneutischen Grund nahe: Auch wenn man selbst

religiés ungebunden ist, trifft man auf viele, geistig durchaus selbststindige Zeitgenossen, die

Oxford UP 1986 u. 6., deutsch 1992 bei Suhrkamp)
63 HWPh Bd. 8, Spalte 633.
64 DWBA. 8, Spalte 1017.

57



die Gesamtheit ihrer lebenspraktischen Uberzeugungen durch eine religidse Welt- und
Lebensdeutung integrieren, und die sollte man immerhin verstehen kdnnen.

Die eingangs dieses Abschnitts dem nicht religiés Gebundenen zugeschriebene
Begriffserklarung ad hoc legt es nahe, zwischen subjektiver und objektiver Religion zu
unterscheiden — subjektive Religion als die durch eine religiose Welt- und Lebensdeutung
integrierten lebenspraktischen Uberzeugungen einer Person, objektive als in einer Kirche oder
Sekte organisierte Religion mit dem Zentrum in einem Kult der Gottesverehrung. Begrifflich
ist eine derartige Unterscheidung durch eine Kritik der traditionellen Gottesbeweise erzwungen
worden. Kants Kritik beruht auf der Einschrinkung der Erfahrungsbegriffe auf mogliche
Erfahrung in Raum und Zeit, darunter des zentralen Begriffs der Kausalitét. Diese
Einschrankung setzte traditionelle Gottesvorstellungen als Person, Schopfer und Gesetzgeber
unter Druck, weil diese sdmtlich kausale Aspekte haben. Kants Losung war die Trennung von
Glauben und Wissen und die Uberantwortung der Gottesvorstellung an einen die Moral
iiberh6henden praktischen Glauben an die Postulate der praktischen Vernunft — Gott, Freiheit
und Unsterblichkeit der Seele.

Kant hat das nicht als Subjektivierung verstanden, aber nur, weil er glaubte, die als
gottliches Gesetz vorgestellte Moral miisse ,,zugleich als Naturgesetz erscheinen, denn es ist
nicht willkiirlich. Daher gehért Religion zu aller Moralitit.“> Nun ist nicht alle Notwendigkeit
Naturnotwendigkeit und nicht nur Naturgesetzliches nicht willkiirlich. Auch deshalb hat Kants
Konstruktion des Verhiltnisses von Wissen und Glauben als Subjektivierung gewirkt und
Begriindungen der subjektiven Religion auf ein Gefiihl schlechthinniger Abhdngigkeit
(Schleiermacher) oder ein unbedingtes Interesse (ultimate concern; Tillich) mdglich gemacht,
die sich gar nicht mehr an eine Gottesvorstellung binden miissen.

Weil mir Wittgensteins Werk am besten vertraut ist, mochte ich diese Bewegung an
Wittgenstein illustrieren. In seinem ersten Werk hat er erkldrt: Die Welt ist die Gesamtheit der
Tatsachen. Tatsachen werden in Sdtzen ausgedriickt, deren allgemeine Form sei 'Es verhélt sich
so und s0." In nicht in den Text des Werkes aufgenommenen Bemerkungen aber hat er auch
erklirt: ,,Wie sich alles verhilt, ist Gott. Gott ist, wie sich alles verhilt.“®” Gott wird hier mit
der Welt als ganzer gleichgesetzt wie in Spinozas Grundsatz ,deus sive natura’ und den an den

Deutschen Idealismus anschlieBenden All-Einheits-Auffassungen. Damit wird der Beziehung

65 Uber Pidagogik, A 133 (Werke, hrsg. Weischedel, Bd. VI, S. 756.)
66 Logisch-Philosophische Abhandlung Nr. 1, 4.5.
67 Kritische Edition, hrsg. B. McGuinness u. J. Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 255.

58



auf Gott eine das gesamte Verstindnis der Wirklichkeit integrierende Rolle gegeben, Gott aber
eben dadurch nicht mehr personlich vorstellbar. In Vorarbeiten zur Logisch-Philosophische
Abhandlung hat Wittgenstein andererseits auch das (bewusste) Leben und die Welt
gleichgesetzt:

Was weil3 ich Giber Gott und den Zweck des Lebens?

Ich weil3, dass diese Welt ist.

Dass etwas an ihr problematisch ist, was wir ihren Sinn nennen.
Dass dieser Sinn nicht in ihr liegt, sondern auf3er ihr.

Dass das Leben die Welt ist.

Den Sinn des Lebens, d. i. den Sinn der Welt, konnen wir Gott nennen.
Und das Gleichnis von Gott als einem Vater daran kniipfen.

Das Gebet ist der Gedanke an den Sinn des Lebens®®

Wittgenstein gebraucht hier den Begrift des Sinns unkritisch, indem er ihn mit Zweck
einerseits, Verstindlichkeit andererseits gleichsetzt, und beide hier nicht unterscheidet. Aber
gerade diese Unreflektiertheit kann Zusammenhinge deutlich werden lassen. Wenn die hier in
Abschnitt Sinn etc. angestellten Uberlegungen richtig sind, dann kann im Zusammenhang des
Sinns des Lebens Sinn nicht einfach Zweck oder Versténdlichkeit heilen und von einem Sinn
der Welt muss im Zusammenhang des Lebens nicht direkt die Rede sein. Dann bleibt nur eine
mit Verstiandlichkeit zusammenhéngende Deutung, im Hinblick auf das zu fiihrende Leben die
als 'annehmbare Verstindlichkeit', im Hinblick auf den gesamten Kontext der Lebensfiihrung,
die Welt, Verstindlichkeit {iberhaupt.

Nun haben christliche Theologoumena wie das Bilderverbot {iber den Gott, der sich durch
den Mund alttestamentlicher Theologen als 'Ich werde sein der ich sein werde' identifiziert und
einer 'Schopfung durch das Wort' einer Gleichsetzung von Gott mit Verstédndlichkeit tiberhaupt
und im Ganzen vorgearbeitet. Wenn auf diese ein religioses Gefiihl schlechthinniger
Abhéngigkeit oder unbedingten Interesses bezogen wird, dann spricht sich das in
Formulierungen aus, wie Wittgenstein sie in seinem "Vortrag iiber Ethik' (1930) gebraucht hat:
»ich... (staune) tiber die Existenz der Welt... "Wie sonderbar, dass iiberhaupt etwas existiert';

,Ich bin in Sicherheit, nichts kann mir weh tun, egal, was passiert.“®” Wittgenstein

68 Tagebuch 1914-1916 (11.6.16), Werke (Studienausgabe) Bd. 1, S. 167.
69 Tortrag iiber Ethik und andere kleine Schriften, hrsg. J. Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 14-15.

59



charakterisiert diese Formulierungen als Ausdriicke der Erlebnisse des Staunens iiber die Welt
und des Gefiihls der absoluten Sicherheit. Er legt dar, dass der sprachliche Ausdruck dieser
Erlebnisse, wortlich verstanden, sinnlos ist (man kénne nur {iber die Existenz von etwas
staunen, fiir das auch die Nichtexistenz denkbar sei — das sei bei der Welt nicht der Fall; man
konne nicht absolut sicher sein, auch hier fehle der sinnvolle Kontrast). Die AuBerungen sind
also nur expressiv zu verstehen — als Ausdruck der entsprechenden Erlebnisse und Gefiihle.
Aber sie sind veranlasst — durch bestimmte Wahrnehmungen und Situationen.

Dieser Umstand zieht den Versuch der objektivistischen Erklédrung dieser Erlebnisse an.
Eine Erkldrung solcher ,mystischen’ Erlebnisse, die vorgeschlagen worden ist, besagt: ,,.Der
mediale Sinn, das Sinn-Medium, das ich gern durch den Gedanken ,Alles’ erldutere, das aber
bei allem menschlichen Handeln, Sprachgebrauch und allem kiinstlerischen Tun eine
wesentliche Voraussetzung ... darstellt, dieses Sinn-Medium ... wird in mystischen Vollziigen
selbst aktiv. Damit wird die Einseitigkeit des Handelns in eine Gegenlaufigkeit von Sinn-
Medium und menschlichem Subjekt hinein aufgehoben.“™

Ich kann diese Erkldrung verstehen, wenn ich sie ihrerseits subjektiviere, indem ich ihr, wie
Wittgenstein der AuBerung des in einer Illusion iiber die Objektivitit von Regeln Befangenen
(PU 219), anfiige: So kommt es dem mystisch Beriihrten oder religios Gldubigen vor. Das
gehort auch zum religidsen Selbstverstandnis: Der Glaube an Gott wire nicht der Glaube an
Gott, wenn er allein subjektive Leistung wire und nicht auch Gottes Werk, ,Geschenk’.

Aber in dieser Subjektivierung scheint mir die Erklarung einen Gesichtspunkt zu bieten,
unter dem auch nicht religiés Gebundene verstehen konnen, wovon die Gldubigen oder
mystisch Beriihrten sprechen und wie sie so davon sprechen kdnnen. Wittgenstein hat das
Gefiihl absoluter Sicherheit auch mit dem Zitat aus einem 0Osterreichischen Volksschriftsteller
ausgedriickt”, dessen eine Biihnenfigur einmal sinngemiB duBert: ,Aus dieser Welt kann ich
nicht fallen’. Aus der moglichen Verstindlichkeit von allem, aus dem sprachlich erschlossenen
Sinn, konnen wir tatsdchlich nicht fallen, solange es uns noch um Verstehen geht und gehen
kann. Ich glaube, dass dieser Gesichtspunkt Wittgensteins ,,Theologie fiir Atheisten, ein

Verstindnis der Religion von auflen (als anthropologisches Phinomen), das sie nicht anklagt,

70 Johannes Heinrich, Philosophie am Scheideweg, Wien 2002, S. 71.- Der Autor, vormaliger Jesuit und
philosophierender Theologe, unterstellt eine aus idealistischen Bestandteilen gefertigte objektive Reflexionstheorie
des Sinn-Mediums, die ich fiir falsch halte. Ich lese seine These daher im Sinn des zuvor gefiihrten Nachweises, die
Sprache sei unser universelles ,Sinn-Medium’, Verstdndnis-Medium.

71 Ludwig Anzengruber: Der Kreuzelschreiber; vgl. den Hinweis in: Ludwig Wittgenstein, Denkbewegungen —
Tagebiicher 1930-1932, 1936-1937, hrsg. v. llse Somavilla, Frankfurt am Main 1999, 129.

60



entweder falsch oder unbegriindet oder unsinnig zu sein*’* letztlich zugrunde liegt und auch als
hermeneutischer Gesichtspunkt allgemein taugt. Im Gott des religidosen Glaubens ist die
Verstindlichkeit von Allem vergegenstdndlicht und personalisiert. Dabei ist der eine Gott der
monotheistischen Religionen ja eine theologische Konstruktion, die sich gegen polytheistische
Theologien gewendet hat (fiir die Formulierung schon ihres ersten Gebotes brauchen die drei
Buchreligionen den Plural ,Gétter’ in ,Du sollst keine anderen Gotter haben neben Mir’). Uber
den einen Gott, der so religionskritisch gebildet worden ist, waren dann Theologoumena wie
die angefiihrten auszubilden, in denen Gott sich mit allem Geschehen identifiziert (,Ich werde
sein, der ich sein werde”) und alles Geschehen als ,Schopfung durch das Wort’ verstindlich
erkliart wurde. Und an diese kann die ,mystische’ Lebenserfahrung der Alleinheit des

Verstandlichen Anschluss finden — oder auch nicht:

,.Ein Gottesbeweis sollte eigentlich etwas sein, wodurch man sich von der Existenz Gottes iiberzeugen kann.
Aber ich denke mir, dass die Glaubigen, die solche Beweise liefern, ihren ,Glauben’ mit ihrem Verstand
analysieren und begriinden wollen, obgleich sie selbst durch solche Beweise nie zum Glauben gekommen wéren.
Einen von der ,Existenz Gottes liberzeugen’ konnte man vielleicht durch eine Art Erziechung, dadurch, dass man
sein Leben so und so gestaltet.

Das Leben kann zum Glauben an Gott erziehen. Und es sind auch Erfahrungen, die dies tun; aber nicht
Visionen, oder sonstige Sinneserfahrungen, die uns die ,Existenz dieses Wesens’ zeigen, sondern z. B. Leiden
verschiedener Art. Und sie zeigen uns Gott nicht wie einen Sinneseindruck einen Gegenstand, noch lassen sie ihn
vermuten. Erfahrungen, Gedanken, — das Leben kann uns diesen Begriff aufzwingen.

Er ist dann dhnlich dem Begriff ,Gegenstand’.«”

,Gegenstand’ ist ein formaler Begriff — formale Begriffe miissen wir nicht bilden, sie sind
mit jeder ihrer Instanzen gegeben, ob wir sie bilden oder nicht. Wenn Wittgenstein ,Gott” dem
paradigmatischen formalen Begriff ,Gegenstand’ vergleicht, hat er auch das Optionale der
Bildung dieses Begriffs im Blick. Und wenn er fiir die Bildung des Begriffs ,Gott’ neben
Erfahrungen auch Gedanken fiir wichtig hilt, dann erklart dies die Verschiedenheit der
Verarbeitung der Erfahrung (auch von Leiden) durch Religionslose und religios Gebundene.
Nicht alle machen die gleichen Erfahrungen und selbst die gleichen Erfahrungen miissen nicht
auf dieselben Gedanken fiihren. Aber die Anldsse zur Bildung des Gedankens ,Gott’ sollten in

der Richtung der hier gemachten Andeutungen verstanden werden kénnen.

72 Vgl. Hans-Johann Glock: Wittgenstein-Lexikon, iibers. v. E. M. Lange, Darmstadt 2000, Art. Religion (301).
73 Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen, Frankfurt am Main 1977, 161 f.

61



