
Moral und Urteilen

Seit meinem Blackwell-Artikel >Wittgenstein on Solipsism<1 habe ich in Wittgenstein 

hineingelesen, was Kant unter den Titel >Maximen der aufgeklärten Denkungsart<  in § 40 

der Kritik der Urteilskraft sagt. Ich habe es in die These zugespitzt, beim Urteilen orientierten 

wir uns an einer Idee des Urteilens. Diese bestehe in der Bemühung, so zu urteilen, wie jeder 

Informierte unter gleichen Voraussetzungen urteilen könnte.

Mir war schon immer klar, dass das eine rationalisierende Hochinterpretation war und 

mit dem Bild von Naturwüchsigkeit, das Wittgenstein vom Gebrauch der Sprache zeichnet, 

schwer in Einklang zu bringen den Eindruck erwecken konnte.

Wie es damit doch vereinbar ist, das ist mir erst in meinen letzten beiden Versuchen2 

klar geworden. Ich unterscheide da zwischen dem gewohnheitsmäßigen Gebrauch der 

Sprache, der naturwüchsig und nicht ausdrücklich überlegt ist, und dem bewussten überlegten

Gebrauch. Für diesen wird das gewohnheitsmäßige >So sagt man hier/kann man hier sagen< 

zum expliziten Versuch, in der Orientierung an der Idee des Urteilens etwas Richtiges/Wahres 

zu sagen.

Im letzten Versuch >Die Suche nach Sinn< habe ich dann das bewusste Urteilen im 

skizzierten Sinn auch >gerechtes< Urteilen genannt. Da ich >Gerechtigkeit< als formalen 

Begriff mit der Erklärung >Jedem das Seine (suum cuique)< für >Konventionen, Moral und 

Recht< erklärt habe3, >Urteilen< als >Behauptung< aber im Kontext schon von >Sprache< 

behandeln musste, sehe ich die Aufgabe, den Zusammenhang von >Urteilen und Moral< zu 

explizieren.

>Urteilen< als Verb verwende ich synonym mit >Behaupten<, >Urteil< als Inhalt des 

Urteilens synonym mit >Behauptung< im Sinn nicht der Handlung, sondern des Behaupteten.

Nicht nur soll nach der Idee des Urteilens adverbial gerecht geurteilt werden, sondern 

das Urteil soll – wie das eines Richters – gerecht sein. 

 Die Gerechtigkeit eines richterlichen Urteils hat zwei Dimensionen: Die der 

Angemessenheit an  den beurteilten  Sachverhalt– z.B. die Tötung einer Person nicht als Mord

(mit dem Vorsatz zu schaden), sondern als Totschlag zu beurteilen, wenn tatsächlich kein 

1 Glock/Hyman (eds.): A Companion to Wittgenstein, Oxford 2017, 172.
2 >Hadern mit Wittgenstein<; >Die Suche nach Sinn< – beide auf www.emilange.de.
3 Kreffels Ruminationen, Stuttgart 2019, 138-142.

http://www.emilange.de/


Vorsatz nachzuweisen ist. Das richterliche Urteil hat zweitens die Dimension der normativen 

Richtigkeit, wegen Fehlen des Tatmerkmals >Vorsatz< das Strafmaß für Totschlag und nicht 

für Mord angewendet zu haben. Wenn ich das behaupte, habe ich dafür keinerlei juristische 

Kompetenz, sondern wende die Idee des Urteils im Kontext von Strafrechtsnormen an.

Wie ist es mit dem kognitiven Urteilen? Wenn ein kognitives Urteil gelungen ist, ist es 

ebenfalls Sachverhalts-angemessen. Es ist ferner auch Norm-angemessen, aber die Normen 

des kognitiven Urteilens sind nicht gesetzlich als Recht kodifiziert, sondern nur informell mit 

der Idee des Urteilens gegeben. 

Die Übereinstimmung mit dem Urteil eines Jeden,  der urteilsfähig ist, in der diese Idee 

besteht, bleibt uneinholbarer Anspruch, weil de facto unüberprüfbar. Dagegen kann ein 

juristisches Urteil formell durch die Einlegung von Berufung oder Revision überprüft werden.

Empirische kognitive Urteile beanspruchen daher gleichsam immer zu sein, was juristische 

Urteile „letztinstanzlich“ sind – keiner weiteren formellen Überprüfung zugänglich. Der dafür

zu zahlende Preis ist prinzipielle Anfechtbarkeit. Alles informelle Urteilen bleibt, wie 

unwahrscheinlich das auch jeweils im Einzelnen sein mag4, fallibel – zu Deutsch fehlbar.

© E. M. Lange 2026

4 In Über Gewissheit hat Wittgenstein gezeigt, dass einige Sätze empirischen Charakters in unserem Verstehen wie 
Regeln – Normen – fungieren, d.h., dass wir uns nicht denken können, dass sie falsch sind. Er hat unter sie aber z.B. 
auch >Ich bin noch nie auf dem Mond gewesen< gezählt – , einen Satz, der im Munde von Armstrong und Aldrin 
und noch einigen anderen der amerikanischen Astronauten, die auf  dem Mond gewesen sind, nach dem 20. Juli 
1969, dem Tage der ersten Mondlandung, falsch gewesen wäre.


