Reflexive Struktur der Sprache als Kontext von Reflexion

Ich erklére, was Philosophie ist, durch die Formel fiir den Kern ihrer Methode: reflexive
begriffliche Klarung. Das Merkmal >reflexiv< habe ich vielfach beildufig erklart, aber noch
nicht fiir sich in den Fokus genommen. Das will ich im Folgenden tun.

Sowohl Kant als auch Wittgenstein haben sich fiir das, was ein philosophisches Problem
ist, auf die Confessiones des Augustinus von Hippo bezogen.

Augustinus hat sich an einer Stelle (XI.14) gefragt, was Zeit ist, und bekannt, dabei in
folgender Schwierigkeit zu sein: >Si nemo ex me quaerat, scio; si quaerentem explicare
velim, nescio.<

Jeder Sprecher ein natiirlichen Satzsprache weil3 insofern, was Zeit ist, als er zeitliche
Bestimmungen der Sprache sowie den Gebrauch von Kalender und Uhr beherrscht. Dass er
das beherrscht, zeigt sich an seinem problemfreien Handeln im Umgang mit Zeitlichem. Was
er so wenig kann wie Augustinus, oft selbst dann, wenn er dariiber nachdenkt, ist eine
Erkliarung fiir >Zeit< zu geben, aufgrund derer ein anderer allererst lernen konnte, mit
Zeitlichem umzugehen.

Eine solche Erkldrung wire freilich nutzlos, weil niemand den Umgang mit so
Grundlegendem aufgrund ausdriicklicher Erkldrungen lernen konnte. Eine solche Erklérung
hitte also keine praktische Funktion. Aber den minimalen Sinn, etwas, was nur
unausdriicklich oder implizit verstanden ist, ausdriicklich oder explizit verstandlich zu
machen, hitte eine solche Erkldrung immerhin.

Hegel hitte vielleicht gesagt, eine solche Erkldrung trage zum menschlichen
Selbstbewusstsein bei und ein Insgesamt solcher Erkldrungen sei das menschliche
Selbstbewusstsein in einem objektiven Sinn. Bescheidener gewordene Philosophie-
Konzeptionen kdnnen sagen, dass sie zu klarer Einsicht und ausdriicklicher Ubersicht iiber
unser Verstehen, abgelesen am eigenen Verstandnis des Philosophierenden, beitragen. So hat
schon der antike Philosoph Heraklit sagen konnen: >Ich erforschte mich selbst.< (fr 103)

Die bescheidenere Version einer Philosophie-Konzeption ist der Gedanke von
Philosophie als reflexiver begrifflicher Kldrung zum Zwecke von ausdriicklicher Ein- und
Ubersicht. Beziiglich ihrer von >Reflexion< zu reden, hat zuniichst einen subjektiven Sinn.
Der Philosophierende iiberlegt und klért sein eigenes Verstehen. Er 'beugt' sich insofern

'zurlick’, als sich seine Bemiihung um Kldrung auf das eigene Verstehen richtet.



Alle mit >reflexiv< und >Reflexion< zusammenhdngenden Wortbildungen leiten sich
her vom Partizip Perfekt des lateinischen Verbs >reflectere (reflecto, reflexi, reflexus sum)<.
Es bedeutet mit der Vorsilbe >re-< >zuriick< und mit seinem Stamm >biegen, drehen,
wenden<. Ein lateinisches Substantiv >reflexio< als Quelle unseres Wortes >Reflexion< gab
es im klassischen Latein nicht. Es gewinnt in der mittelalterlichen Philosophie als Alternative
zu >reditio< etwa bei Thomas Aquino Gebrauch, wobei >reditio< (= Riickkehr; .. ad domum:
nach Hause, in die Heimat) als Ubersetzung einer neuplatonischen Denkfigur gebraucht wird,
die bei Proklos eniotpoon (epistrophe) heilt.

Philosophische Karriere macht der Ausdruck >Reflexion< erst in der Neuzeit, in der bei
Descartes, Locke u.a. die Erkenntnistheorie zur Grundlagendisziplin einer als Wissenschaft
verstandenen Philosophie wird. Kant hat >reflexio< mit >Uberlegung< iibersetzt und seine
>transzendentalen< Uberlegungen einmal so erklirt, dass sie nicht mit Gegenstinden selbst
beschiftigt sind, ,,um geradezu Begriffe von ihnen zu bekommen®, sondern ,,die subjektiven
Bedingungen ausfindig* machen, ,,unter denen wir zu Begriffen gelangen konnen®.!

Im Sinn von Uberlegung wurde >reflection< und >reflexion< in den Sprachen, aus
denen der deutsche Ausdruck >Reflexion< kommt (Englisch; Franzosisch), auch au3erhalb

der Philosophie verwendet.

IL.

Diese wenigen, wie nach Kant bei Aristoteles die Kategorien, ,,thapsodisch
aufgerafften* Hinweise zu Bestimmungsfaktoren unseres Gebrauchs der Ableitungen von
lateinisch>reflexi-< haben mich dazu gebracht, folgende terminologische Vorschliage zu
machen: >Reflexiv< sollte als >rlickbezliglich< verstanden werden. Es kennzeichnet formal
einMerkmal von Strukturen. >Reflexion< sollte nicht nur als >Uberlegung<, sondern als
>riickbeziigliche Uberlegung< verstanden werden.

Die Fragen, die durch diese Festlegungen schon grammatisch nahegelegt werden, sind

1

Kritik der reinen Vernunft B 316



dann: Riickbeziiglich worauf? Riickbeziigliche Uberlegung mit welchem Bezugsbereich? Die
Formalitét dieser Fragen soll ermdglichen, nach dem Zusammenhang, vorzugsweise dem

Bedingungszusammenhang von reflexiven Strukturen zu fragen.

I1I.

Philosophie als reflexive begriffliche Klirung ist begriffliche Uberlegung, Wittgenstein
sprach von >Untersuchung<.? Sie bezieht sich auf Begriffe, die wir je schon gebrauchen,
wenn wir die Sprache gebrauchen. Denn Begriffe driicken sich wesentlich in Begriffswortern
der Sprache aus, sind nur durch Untersuchung des sie ausdriickenden Sprachgebrauchs
nachpriifbar zugiinglich. Riickbeziiglich ist begriffliche Uberlegung in der Philosophie
jedenfalls dann, wenn sie es nicht vermeiden kann, die von ihr untersuchten Begriffe immer
auch schon zu gebrauchen. In der Terminologie, die ich vorgeschlagen habe, kann formuliert
werden, dass philosophische Kldrungen in Beziehung auf die Sprache zusammen mit ihr eine
reflexive Struktur bilden.

Tatsdchlich ist die Sachlage erheblich komplizierter. Die seit Platon geldufigen Formeln
der Philosophie fiir ihre reflexive (riickbeziigliche) Verfassung, die Rede etwa vom >Wissen
des Wissens< oder einer >Wahrnehmung der Wahrnehmung<®, haben es so aussehen lassen,
als konne eine Struktur nur reflexiv sein, wenn die Glieder der Reflexions-Relation homogen
sind, sich also Begriffe auf Begriffe beziehen (oder Wissen auf Wissen etc.). Das ist aber nicht
der Fall, weil die Relation, wie im Fall der Sprache, zusétzlich noch normativ sein kann,
insofern die begriffliche Kldrung die Normen (Regeln im normativen Sinn von
>Vorschriften<, nicht im deskriptiven Sinn von >RegelméBigkeiten<) des Sprachgebrauchs
erfassen muss.

Die Regeln des Sprachgebrauchs aber kdnnen nicht als diesem extern aufgefasst
werden. Die Sprecher einer Sprache selbst verfiigen iiber die Regeln, konnen sie, auf Anhieb
oder nach einigem Nachdenken, selbst formulieren (ausdriicken; explizit machen). Das
bezeugen die Praktiken der Berichtigung und Selbstberichtigung, etwa in Redeweisen wie
>Hier miisstest du aber .... sagen< oder >Das heifit aber ....<. Diese Praktiken sind
ermOglicht durch die Féhigkeit, Bedeutungen von Wortern zu erkliren, die so grundlegend

und durchdringend ist, dass es bei Wittgenstein darum heif3t; ,,Die Bedeutung des Wortes ist

2 Vgl. Zettel Abschnitt 458.
3 Platon: Charmides 171 c; Aristoteles: NEIX 1170 a 32.

3



das, was die Erklarung der Bedeutung erklart.*

Daraus ist zuerst zu folgern, dass das Sprechen einer Sprache die Ausiibung einer
normativen Praxis ist, nicht nur einer regelméBigen Verhaltensweise, sondern Regeln
folgendes Handeln. Zweitens aber kann gefolgert werden, dass die Sprache mit ihren Regeln
der Wortverwendung selbst eine reflexive Struktur bildet — nur sind hier die Fundamente der
Relation nicht offensichtlich homogen wie in den angefiihrten philosophischen Formeln fiir
deren eigene Reflexivitit. Weil Bedeutungserkldrungen in den Regeln, die sie erfassen,
normativ sind, sind die Fundamente der Relation hier heterogen: Regeln und faktische
Handlungsweisen.

Die Sprache also, deren man sich beim Philosophieren — wie bei allem anderen
Bemiihen um Verstindnis, etwa in den Wissenschaften — bedienen muss, weist eine
begriffliche Struktur auf, die selbst reflexiven Charakter hat. Das zeigt sich daran, dass es in
der Sprache Ausdriicke gibt, die nicht direkt klassifizieren, was in Wahrnehmung und tatigem
Umgang mit der Wirklichkeit gegeben ist, sondern sich auf solche Begriffe 1. Stufe
(riick-)beziehen. Die von mir schon gebrauchten Ausdriicke >Zeit<, >Wahrnehmung< und
>Wirklichkeit< z.B. haben Verwendungen, die solche explikativen Begrifte ausdriicken.
Aristoteles und Kant haben sie >Kategorien< genannt.

Den allgemeinen Begriff, unter den diese sprachlichen Bildungen fallen, hat erst
Wittgenstein mit seiner Unterscheidung zwischen 'eigentlichen' (materialen) und >formalen
Begriffen< gefasst.” Formale Begriffe konnen nicht leer sein, weil sie mit jeder ihrer
Instanzen, die materiale Begriffe sind oder enthalten, schon gegeben ist — wie der Ausdruck
>Gegenstand< im Sinn von materielles, wahrnehmbares Objekt schon mit einem Ausdruck
wie >Tisch< gegeben ist. So ist der Ausdruck >Zeit< schon mit zeitlichen Wortern wie
>jetzt<, >dann<, >vorhin<, >vergangen<, zukiinftig< etc. gegeben; der Ausdruck
>Wahrnehmung< mit >sehen<, >héren<, >riechen<, >schmecken<, >tasten<; und der
Ausdruck >Wirklichkeit< mit dem, was wahre Sitze darstellen.

Der Ausdruck >formaler Begriff< stammt aus Wittgenstein einzig zu Lebzeiten
veroffentlichtem Buch >Logisch-Philosophische Abhandlung<(1922; LPA). Aber Wittgenstein
ist in seinem posthum verdffentlichen zweiten Hauptwerk >Philosophische Untersuchungen<
(1953; PU) auch die Einsicht zu verdanken, wie solche reflexiven Strukturen in der Sprache

iiberhaupt moglich sind. Er hat nicht gesagt — aber man kann es mit Griinden sagen — die

4 Philosophische Untersuchungen 560.
5 LP44.122-4.128.



Moglichkeit der formale Begriffe involvierenden reflexiven Strukturen beruhen auf einer
allgemeinen reflexiven Struktur der menschlichen Umgangssprachen, der zufolge sie so
weitgehend wie moglich sich selbst erkldren konnende Medien sind, dass Wittgenstein
schreiben konnte: >Die Bedeutung eines Wortes ist, was die Erklarung der Bedeutung erklart<
(PU 560). Denn wenn jemand nicht weil}, was ein Wort bedeutet, kann er danach fragen und
die (richtige) Antwort ist eine Bedeutungserklarung, die mit der Bedeutung des fraglichen
Wortes dquivalent ist. Eine Bedeutungserklarung von z.B. >Heteronomie< als >Abhédngigkeit
von von anderen gegebenen Gesetzen (Regeln); (Gegensatz: Autonomie =
Selbstgesetzgebung)< kann fiir den Ausdruck selbst verwendet werden. Das Wort und seine
Bedeutungserkldrung bilden also im besten Fall eine Gleichung — und das ist eine transitive,

symmetrische und daher reflexive Relation sogar im streng logischen Sinn.

IV.

Nun habe ich am Anfang von (II1.) geschrieben, die philosophische Kldrung bilde mit
der Sprache wegen ihres begrifflichen Charakters eine reflexive Struktur. Das ist kein anderer
Sachverhalt als der dann in (III.) explizierte. Denn die philosophischen Begriffsklarung setzt
die Praxis der Bedeutungserkldarung nur ohne pragmatische Einschrankungen und mit der
systematischen Intention fort, eine Ubersicht iiber die Begriffsverhiltnisse zu gewinnen. Im
Alltag wird dagegen Bedeutungserkldrung nur okkasionell geiibt, um Missverstindnisse

abzuwehren oder Versténdnis flir einem Sprecher bisher Unbekanntes erst herzustellen.

V.

Uber Strukturen in Abgesehung von den in sie gebundenen Elementen zu sprechen, hat
nur begrenzten Sinn. Der sprachwissenschaftliche Strukturalismus und seine Anwendungen in
Anthropologie und Soziologie machen das erschreckend deutlich.

Ein Beispiel fiir das, was ich meine, hat der Verwaltungswissenschaftler Niklas
Luhmann gegeben. Die Diskussion mit Habermas® hat er als Gelegenheit ergriffen, sich zum

Gesellschaftstheoretiker aufzuschwingen. In seiner frithen Arbeit >System und Handlung<

6  Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, Frankfurt am Main 1971.

5



begann er damit, wortreich zu erklédren, dass ein Ansatz der Soziologie bei Handlungen unter-
komplex sei und statt dessen von Systemen auszugehen sei, um in unmittelbaren
Zusammenhang zu stipulieren, dass es Systeme seien, die handelten. Das ist einfach
Begriffsverwirrung. Soziale Strukturen und Systeme sind nur darin wirklich und wirksam,
dass sie im Handeln von Personen realisiert und fortlaufend erhalten werden. Es ist eine
begriffliche Wahrheit in unserm grundlegenden Begriffssystem, dass nur einzelne Personen
Absichten haben, handeln, aber auch wahrnehmen und fiihlen etc. Es besteht keine rationale
Moglichkeit, diese grundlegenden begrifflichen Zusammenhénge als >alt-europdisch< zu
distanzieren, weil diese angeblich veraltete Begrifflichkeit immer noch dazu verwendet
werden muss zu explizieren, was der Gesellschaftstheoretiker tut, wenn er seine Theorien
spinnt. Die Begrifflichkeit von Person und Handeln verabschieden zu wollen, ohne sie
entbehren zu kénnen, ist ein Widerspruch. Wenn aber diese Verabschiedung die der Logik im
weiten Sinn als allgemeinster Bedingung des Sinns einschlieen sollte, wire der Preis des
nicht verstanden werden Konnens gezahlt und alle verniinftige Auseinandersetzung am Ende.

Meine Redeweise von der reflexiven Struktur der Sprache macht eine entsprechende
Verwirrung vermeidbar in der Explikation der Fundamente der relationalen Struktur —
Sprachnormen einerseits, faktische Sprechhandlungen andererseits. Denn jede Rede von
irgendwelchen Handlungen fordert, frither oder spiter, die Frage heraus, wer handelt. >Wer<
ist das Frage- oder Relativpronomen fiir Personen. Personen sind, wie schon Aristoteles
erklart hat, minimaliter >sprechende Lebewesen<.’

Die Praktiken der Berichtigung, Selbstberichtigung und Bedeutungserkldrung aber
motivieren schon eine Erweiterung der minimalen Erklarung. Als sprechende Lebewesen sind
Personen wesentlich sich selbst bewertende Lebewesen. Als solche sind sie, z.B., fahig, sich
selbst zu berichtigen. Homolog zur Sprache als reflexiver Struktur sind Personen in
Normatives und Faktisches an ihnen differenziert, also wenigsten potentiell reflexive
Strukturen, wobei auch in diesem Fall die Fundamente der Relation heterogen sind. Und nicht
nur das: die normativen Gesichtspunkte, die eine Person in der Selbstbewertung benutzen
kann, kénnen duBlerst divers sein: Wiinsche, Absichten, Grundsétze der verschiedensten Art,
ein Lebensentwurf etc.

Man muss freilich auch sehen und einrdumen, dass es Grade der Reflexivitidt und daher

auch der Personalitit gibt. In den Féllen von noch nicht sprachfdhigen Kleinstkindern

7  Politik 1.2 1253 a 10.



einerseits, kaum noch sprachfidhigen dementen Alten andererseits, sollte das fiir jedermann

offensichtlich sein.

© E. M. Lange 2022;
revidiert 2026.



