
Was der Westens verteidigt

Im Kulturteil der SZ von heute (9. Januar 2026) hat Claudius Seidl einen Artikel mit 

dem Titel >Die Migranten glauben an uns – mehr als wir selbst< veröffentlicht. An seinem 

Ende stehen die Sätze: „Es lohnt sich nicht nur, in den Westen zu migrieren. Es lohnt sich, 

diesen Westen zu verteidigen.“(S. 11)

Seidl argumentiert, es sei doch bemerkenswert, dass beinahe alle, die  die Gefahren 

interkontinentaler Migration auf sich nehmen, in eine Reihe von Ländern des Westens wollten

– in dieser Reihenfolge: USA, Kanada, Deutschland, Australien, Spanien. Frankreich, 

Großbritannien und Italien. Die autoritären Systeme Chinas und der Sowjetunion, die 

angeblich international im Aufwind seien, werden von potentiellen Migranten, die ein 

amerikanisches Befragungs-Institut befragt hat, für wenig attraktiv gehalten. 

Er widerlegt die unter autoritären Rechten im Westen verbreiteten Auffassungen, das 

liege daran, dass die autoritären Länder keine Zuwanderung gestatteten; dass die 

Sozialleistungen in Europa zu großzügig seien ['ein pull-Faktor' – die USA können nicht 

gemeint sein. Sind sie nicht überhaupt inzwischen zu den autoritären Staaten zu rechnen, von 

der Schusswaffenmanie und Rassismus als eher 'push'-Faktoren ganz abgesehen?]; dass die 

(muslimischen) Migranten kämen, um im Dschihad den ungläubigen Westen zu 'zerstören'. 

Offenbar verstünden Syrer und Afghanen, obwohl 'kulturfremd', ganz gut, was gemeint sei, 

wenn im Westen von >Menschenrechten< die Rede sei – ein Leben mit „Meinungsfreiheit …,

körperlicher Unversehrtheit und dem Versprechen, dass sozialer  Aufstieg möglich sei.“ Die 

im Westen selbst beklagte „spirituelle Leere und geistige Zerrissenheit“ schrecke sie nicht ab.

I.

Wenn dieser Analyse    nicht durchgreifend widersprochen werden kann, stellt sich doch

die Frage, was am Westen verteidigenswert ist. Seidl meint, das sei das Leben in persönlicher 

Freiheit – und soweit das reicht, ist es richtig. Ich meine aber – es reicht nicht weit genug. Ich 

will eine Ausweitung skizzieren, die die Rede vom Leben in persönlicher Freiheit  ein wenig 

ausarbeitet und ihr ein Gewicht geben kann, das man „anthropologisch“ nennen könnte. Sie 

knüpft damit an Begründungen an, die die bürgerliche Gesellschaft im 18. Jahrhundert in 

ihrem Kampf gegen den Spätfeudalismus benutzt hat – die Ordnung, die mit der bürgerlichen 

1



Gesellschaft angestrebt werde, sei in  bestimmter Hinsicht „die natürliche Ordnung“. Das 

hatte damals normativen Sinn in Anknüpfung an das rationale Naturrecht. Heute kann ihm 

aber deskriptiver und Begriffs-analytischer Status gegeben werden. Die Begründung wird 

dadurch weniger angreifbar, weil nur beansprucht wird, was auch die autoritären Gegner der 

westlichen Freiheit der Person nicht konsistent bestreiten können.

II.

Menschen werden überall auf der Erde auf eine gleichsam natürliche Weise zu 

Personen. Diese Natürlichkeit hat der lateinische Rhetor Cicero, weil er ihren sozialen und 

geschichtlichen Charakter nicht leugnen wollte, im Blick auf die menschliche Ausbildung von

Gewohnheiten „zweite Natur“ (altera natura1) genannt. Cicero beansprucht das als einen 

Erfahrungssatz aufgrund von Beobachtung. Aber tatsächlich kann der Personenbegriff, der auf

Menschen zutrifft (und nicht auf Gott oder Engel), als a priori angesehen werden, wenn die 

Beobachtung nur weiter beschrieben wird. 

Menschen werden Personen in einem Bildungsprozess  durch Erlernen einer natürlichen

(Satz-)Sprache und das Heranwachsen in die Ordnungen der Kultur ihrer Gesellschaft. Und 

als Sprecher der Sprache sind alle Personen von beinahe Geburt an Namensträger. Namen 

aber sind sprachliche Instrumente der Anrede und Bezugnahme und treffen auf die Personen 

als Sprecher einer solchen Sprache zu. Die Namensgebung für Neugeborene ist die Erwartung

und der Anspruch der Bezugspersonen, dass die Neugeborenen Sprecher der Sprache und 

damit Personen werden.

Weitere Aspekte des Personenbegriffs müssen hier nicht interessieren, weil der 

dialektische Zweck gegenüber autoritären Konzeptionen das nicht nötig macht.2 Denn in dem 

angedeuteten fundamentalen Sinn sind auch Menschen, die in autoritär verfassten 

Gesellschaften und Staaten leben, Personen – sprechende Lebewesen, die handeln können und

der Selbstbewertung nicht nur fähig, sondern bedürftig sind. Eine Person muss ihre und 

anderer Handlungen nach Erfolg vs. Misserfolg bewerten können und Satz-Äußerungen nach 

wahr vs. falsch. Und um das tun zu können, muss sie  mindestens eine gewisse persönliche 

Freiheit haben – die Freiheit nämlich, andere und sich selbst zu korrigieren.

1 De Finibus V: „consuetudine quasi alteram quandam n aturam effice“ [(25) 74.4-5].
2 Zur umfassenden Analyse des Begriffs einer Person vgl. meine online-Bücher >Was wir sind – Begriff und Ideen der

Person< und >Wer wir  sind – Personidentität im Alltagsverstand< (auf www.emilange.de).

2

http://www.emilange.de/


III.

Dass Menschen als Personen nicht nur in Gesellschaft leben, sondern Konstituenten der 

Gesellschaft sind, weil letztlich nur Einzelne handeln können (selbst, wenn sie das als 

Repräsentanten von Institutionen tun), heißt leider natürlich nicht schon, dass die Gesellschaft

ihr wesentliches Ziel darin sieht, personales Leben möglich zu machen und zu erleichtern.

Autoritär verfasste Gesellschaft beschränken personale Freiheit auf den Raum des 

privaten Lebens. Freie Gesellschaften lassen auch öffentliche Wirksamkeit personaler Freiheit

zu und befördern diese u.U. sogar.

Ich glaube nun, dass nicht nur zu hoffen ist, dass Gesellschaften überall auf der Welt 

freier werden, sondern dass die Dynamik des Person-Seins das sogar wahrscheinlich macht.

Denn wenn für das Lebensnotwendige und die Annehmlichkeiten des Lebens gesorgt 

ist, wollen Personen in der Regel immer noch sich betätigen und werden dann auch auf 

öffentliche Wirksamkeit über den Kreis von Familie und Freunden hinaus drängen.

Dass das auf lange Sicht Erfolg haben wird, dafür spricht, dass autoritär verfasste 

Gesellschaften, obwohl sie ihre Existenzberechtigung aus der Sicherung von Stabilität 

begründen, inhärent instabil bleiben, weil sie ohne öffentliche Wirksamkeit der Privaten an 

die Ebene des privaten Lebens unzureichend rückgekoppelt bleiben. Den für das Ganze 

handelnden Personen fehlen daher strukturell immer für ihr Handeln notwendige 

Informationen

Insofern denke ich, dass der Westen, wenn er die Freiheit personalen Lebens verteidigt, 

in der Systemkonkurrenz zu autoritären  System langfristig zuversichtlich sein kann. Er wird 

gewinnen. Das Schibboleth der Menschenrechte, das er hochhält, formuliert, recht besehen, 

nur die Garantien, ohne die das Leben in Gesellschaft für freie Personen unerträglich wird – 

jedenfalls auf lange Sicht. Dabei ist dessen eingedenk zu sein, dass John Maynard Keynes 

leider Recht hatte mit seinem Bonmot, dass wir auf lange Sicht alle tot sein werden.

© E. M. Lange 2026

3


